





文山遯叟蕭天石主編道藏精華第一集之一

周周道 易易家 同间秘契與旨 發正導 揮義論

自由出版社印行

#### 文山遯叟蕭天石主編道藏精華第一集之一

# 道家養生祕旨導論

由出版社印行

自

### 新編道藏精華自序

#### 文山遯叟蕭天石

# 道通天下之統、德開萬世之化。

今者,特不惜微薄,願以畢生之力,從事於「復興中華文化 」,藉以挽狂瀾於旣倒,扶 者之有以也。但自漢承秦火,罷黜百家,奪經重儒,儒家遂成顯學,道家從此不彰矣! 撮名法之要,與時遷移,應物變化,立俗施事,無所不宜;指約而易操 發揚於千秋萬世。進而藉道家文化與學術思想之發揚光大,使人類羣相共進於「道」! 大厦之將傾 以因循爲用 包學衆流 」太史公去古未遠,猶得見道家之精深博大,故譽美之詞獨多,列爲各家之冠,而謂其能 。有度無度 道家使人精神專一,動合無形,瞻足萬物。其爲術也,因陰陽之大順 昔太史公論六家旨要,對於其他各家,皆有訾讓之處,獨對道家古稱道德家則謂 。復謂:「道家無爲 --揭先秦各家學術之綱旨,總持在續道家聖脈於不絕,使道家統緒 ;無成勢,無常形,故能爲萬物之情。不爲物先,不爲物後 ,因物與合。故曰聖人不朽 又曰無不爲 ·時變是守。」由此足見道家之能歷千古而不朽 。其實易行,其辭難知,其術以虛無爲本 ·故能爲萬物主 ,事少而功多。 采儒墨之善 能繼續

冀由 7 或爲 道 化 人生」「道化世界」;此實爲其欲以道救世界 其於百家中獨 推崇道家之微旨歟 1 7 以道救人類 • 發揚 道德之

要皆不出於道家也。夷考史實,道 有以 建築雕刻 大足賅百家之偏 而自立,故無道家文化 有立 (成之。在先秦以前 夫道家學 · 卽一本於道。擧凡天文曆算,陰陽律呂 , 乃至縱橫捭闔 萷 • • 而冒天下之務也。 其來甚古;自伏義畫卦,開文化之先河;黃帝建國,立華厦之天威 性有道家文化 卽 , 無 長短鉤距 中國文化 興則國盛 故世 一切尚象制器 • 諸子百家 。先秦而後 謂 有中 道衰則國危!數千年來,治亂盛衰存亡 ,皆由 國即有 , 諸子競出 兵刑禮治,冶鑄烹煉,醫藥采繪 7 道家 開 道家所自出 物成務 • 中國之所以爲 百家齊鳴 9 類多爲道家產物 · 分河飲水 ,言其 加中國 9 統 各得其 • 緒 道 o 其

治平之道 刑名之用 兵謀宗, 實亦無不如是也 可謂皆其所 之最高宇宙原理與政治原理 道家學術 日 ٠, 7 自 人生聖功神 法 一農科 術宗 出 棕 0 0 世 其 技 • 內容 人或 日 Ш 刑名宗 林水 化之養 執 ,可分爲八:曰 其 澤化學之利, (一淸虛 • · 天 更有積極者存焉 [科技宗 文地理陰陽變化 無爲」之說 經 無不賅焉 0 世宗 舉凡宇宙天地萬物 Ţ - 訾之爲消極 • 之術 日性 o 故無論 命宗 7 長短 儒 , 生化 鉤距縱橫之略 日陰陽宗 墨陰陽名法縱 , 而不明「無爲而無不爲 之理 ġ , 日縱 戜 家社 横各家、 , 横宗 兵謀法 會經世 9

術

百物生焉;天何言哉?」天地 世道,本天道以立治道 純任自然而己矣!故「因任自然而 夫道家之「無爲而無不爲者」乃天道也。孔子不亦言乎:「天何言哉?四時行焉 無所不宜 無爲 **,** 而 無爲」者,乃天道也。本天道以立人道,本天道以立 四時自行 , 百物自生, 日月自照 寒暑自成 ,要亦

非僅 在期 治天下國家,小之乃所以養生。養生之要,在內有以治身心性命,外有以治天下國家 功也。易曰:「窮理、盡性、以至於命。」心性者,身之本也;身者,天下國家之本也 是亦「己欲立而立人·i己欲達而達人」乃推己及人之義·與內修外治、內聖外王之要 則 故太史公論六家旨 其大寶 以治天 **《舉措難得其宜,而事物亦隨之而亂;其理至明,無待多論。故曰「無爲** |在其個人之超凡入聖 易言之「無爲」者,所以治心性也;「無所不爲」者,所以治事物也。心性之不治 所 進德修業 不宜也 下,何由哉?」伊尹答湯問「欲取天下若何」亦謂:「凡事之本,必先治身 用其新 • 惟 開物成務 一君子 棄其陳。」是知道家之無爲,在因天之道,以立人之道;大之以 要又謂:「神者,生之本也,形者,生之具也;不先定其本,而 得其時則駕 、超聖入神而已耳!故道家之重「性命雙修 與神而化之・化而 不得其時則隱 生之,長之育之,變化 。」用舍行藏 ,惟道 不居 內外兼養 其距離道家宗 是由 神道 而無不爲」 莫測 一者 不亟亟

不 知 幾 7 萬 里 • 且 無 異自 斬 其立己立 人立國立天下之大本 • 與立 道的宇宙

業 也 0

即儒道 道 也。 高其 名也 以 爲今日學人之不 怪迂之文 - 究其! 以 救世界 聊以 之赚 者 與天 人品 人道 O ·莫不悅生惡死 昔漢 與 也 卽 合 儒 盪意平心 禪 極 以救人類之綱宗所在 赚 書 • 彌以 0 o 若乎 家之「 整文志 故漢 旨 基礎 佛 0 • • 益多 卽 實 其 因 (書藝文志序神僊家時云 H o 與道 不 聖 欲 形 禪 無 非 • 同死生之域 • 二致 稱道 修 明 人 相 佛 專 ,非聖人之所以 , 聖 合 辨 而 卽 以 狐 消 , 道 人因之, 。一本萬殊,萬殊一本;窮源採流 分爾我者 儒道: 家之「秉 • 釋家之「 以 極 一之境界 • 水無 是適 須 也 蓋其 自 前 欲藉 失 《要執本 聖 7 、成己是務者 佛一 則 無怵惕 其 教 可分之中有 0 X 自  $\overline{\cdot}$ 此 起修 也 以 正 誘掖世 是皆所 小人矣! 亦即 鵠 ° 7 神僊 清虚· 者 於心中。」又云:「惑者專以爲務 T 由是觀之,足見其眞意 也 超 余所提倡 人從 其不分者在焉 者流 明矣 首守 凡 o 以示 世或訾道家 余故常 入 事於身心 聖 0 ,卑弱自持」 且 所 以 人生修養 111 日 : 後 以 夫 「新道學」復興 儒 保性命之眞 卽 • 家祖 性命與道德之修 再 「神僊」之說 ;正莊子所謂 仙 儒 修 中之最高境界 即道 神 學 述 . 堯舜 亦在 以聖 化 「合於 7  $\perp$ , 被不 郎道 中 學爲 7 夫 而 道 堯舜之揖 國道 遊水 「通其 , 在此 養 也 實則 卽 家 以 起 7 家文化 則 於外 儒 期 點 旭 • 分爲 誕 以 因 此 述 9 且

欺

而

崇觀間 涵 所得 道家學術之發揚 自茲 陽府所刻之道 達三七四四卷矣。宋時一度增至七千餘卷,徐鉉等校讎之後 命教育部總長 清乾嘉間 百九十三卷。 。其大綱分爲三洞四輔十二類。大中祥符初年,真宗命翰林學士陳堯佐等專其修校 三百七十七部 雕達二 五四 新錄 始 考道 其 , o 大藏 ·學者·多從之以校訂俗本。同治間 「八五卷。明藏除此二 、精蟲 家經 此爲道 共凡四三五 百 藏經 傅沅叔借天津白雲觀道藏 典 又增至五三八七卷 其神僊之說 八十二種八百餘卷之多, 一二一六卷之多。唐開 9 藏 得其道統 ,遠瞠乎儒釋之後 • 見於漢書藝文志者 源流 • 都七千八百餘卷。迄明正統萬曆間 之概要 九卷。 ,故羣相畏難却步 • 則僅 |刻外,又有天啓丙寅新刻袖珍本,皆藏書家罕有之秘籍 後張雲房復品詳科格異同 。其書之富 十家 。宋世道藏卷帙 , 此亦大可哀 元中 :道家自黃帝伊尹太公老子 • 然亦 二百有 ·縮爲石印六開本重印之·梵本改爲方册本 • • • 未能盡 由斯 ,復 · 度修補 , 望洋 繁去蕪 五卷。逐後 也 · 文獻通考言之甚詳 可略見一 m 其 止 玄要 列 o 又復相繼纂修 9 斑矣 (遞增・ 詮次成藏 其 再加以傳統之秘守自封 !即使讀 • 迄民初 • 徐東海任總統時 去其重 書爲藏 o 以下 卽 迄 潜以 以精選本道藏 夫隋 志所 • 7 目 都四五六 亦存三七三七卷 ,僅三十七家 。後元披雲子於平 , 共 日三洞 窮年累月 五百十有二 載 五卷 瓊綱 • 卽 之功 輯要而 於是 合 • 。 至 9 九

大有使人類日

人欲横流,國且不國,而两方科學技術與物質文明之高度發展

化遺產 生學概 華。 十三册 迅已逾二十七年矣 君子務本 數十年之力 從 陸續分集出 。經歷 二與「 世界末日」之可能。吾人憂世嫉俗之心 丽 要」、「 厚培國本 , 本立 7 復興 嚴爲審訂鑒別考證删節 年一再整理 道海玄微 版 而道生之義 中華文化」 道藏精華日出版至十七集 0 ·以廣流通 特先自整理道家經籍着手。惟道家書 、重印 」二書。)道藏精華全套平裝本一百零四册 7 之號 一而續 特廣搜海內外秘藏 、增訂 召•用謀復與道 聖脈 7 取 · 選 刑 書 已 達 為精擷華 。本書第一集出版於民國四十五年四月 不敢後人 (蕭天石先生著外集二 珍籍 1 定家學術 選刋書凡六百 ・以及 千餘 。爰本先總統 • 9 汗牛 藉 散存 種 以 0 名山 復 充棟 七十五種 興 道藏本精裝全套 固有文化 之孤版鈔 • 種 已 如 蔣公「整理 , 7 卽 列 上 爲道 述 本等 與 「道家養 固 9 9 揆之 迄 藏 有 窮

以其所標境界之高 如以道眼觀之,其神 萬卷 綜 觀全書之編修 **,** 而 不失所標擧中心之圭旨。取材旣廣 超邁前占。合占今之變,會萬派之元 世人譽爲演中華五千年道家文化與丹宗密典之大成 用雖歷萬 世仍能 日新又新而不朽也 採擷尤嚴 7 窮人神之化,通一貫之統 ,選鑑旣精 、指證 : 滙 籍謹; 尤 集百 派 o

流 黃老之徒盈天下」也。 無有 不學黃帝老子 今日深味太史公之言 蓋溯自先秦以前 7 或出 自 • 知道 黄老 家學術 學派 所謂中華文化者 9 者 實爲諸家之冠 7 Œ 史家所謂 , 實即道家文化也;稽之前史 o 且 黄 先秦 老之言盈天下 以前 9 諸子 ·百家萬

名雖有 高,逆道以干譽」 立其所立・各迷其 知之」之義也。天玄子常謂:「三家思想,本合一也。其所以分之者, 知「守無以爲道 文明、科技文明之所短 孟之學」 日而言 下」之道家文化爲冠首 儒家文化之大成 故老子有言曰:「大道烏乎定?定於 玄而 · 實自漢武帝納董仲舒策 兾 同之 , 圓而 ,能救天下蒼生免於「太空戰爭與世界末日」之厄運者,亦惟有復興我「儒家孔 , 7 而旨 「道家黃老之學」 吾人今日 則 母 , 大同 通之;則萬千道門返本還源 所迷;則天下紛紛 各分其所得以爲道,藉自成家也。各執其 爲歷代 者, • !此正所以 m 。故天玄子嘗自嘆謂:「捨黃老吾誰與歸 其 辭雖有異 言 「復興 唯大聖乎! , • — ---1 大成 與佛家「禪佛之學」,以三家學術之所長 尊儒 進 中華 , 而 • 人類於「世界大同」之唯一 至聖先師 · 無有止 義則 文化 黜百家」 大道烏乎守?守於無 大同 極 ,自歸 , 始 實應從「 ,而大亂以起矣。道必有統 • Ĭ 故莊子所謂 中 0 先秦 於 國 而 以前 無孔子 復興道家文化」 L\_\_\_ , :「通其 0 其所執・各信其所信 7 坦 」此不易之金言 實應以 加 !」良有 , 途也 萬 亦自 占 各自 分爲 如 一黄 0 起步 歸於「 且三家思 **,**補 以 長 老之學盈天 立 夜 • 也。且 數必有元 • 西方物 İ O 孔子 **無** 惟達 異以嗚 也 然 就今 想 9 者

思想家為之罪魁禍首。自用其慧而為天下謀,庶不知利天下者,正 進者 ,今天下之所 以 黨同伐異 · 各 樹門庭 ,立異鳴高 , 至 死而 所以害天下也。不能 不悟大道者

域中有 。] 繼而爲萬世開示以修道秘要曰:「人法地,地法天,天法道 後世修道人 宙之所以爲宇宙 不易之金言 以爲天地母。」(參拙著「道德經聖解」一書註四及全章註。)吾不知其名・字之曰道 以貫之 \_ 者,此也。一以貫之者,卽道、天、地、人、自然、以至宇宙、俱可以「一」以 故老子於道德經首曰:「有物混成,先天地生。寂兮寥兮,獨立而不改,周行不殆 四大 ,以「道 、道大、天大 9 亦爲後世自然法派之所祖。夫道豈易言哉?以其爲天地之所以爲天地 且先天地生,而可爲天地母;故不可以言語文學形之也 天 、地、人、自然」五者,可一以貫之也。 、地大、人亦大 0 」(參「道德經聖 解 • 道法自然 孔子所謂 全章註 o 。」此爲萬 老子謂 即所 開示 ; 可

緊一句 貫 之 7 卽 , 在 道 「道法自然」四字金言 二一以貫之。以其 「先天地生」 ·萬千道法 前 以此爲不二道法;萬千 可一 爲天 地 母 也。 惟天 法門 地 之要 7 以 此爲不 9 最吃

二法門

俾能用a 中華民 時也 以道 争一 天選 無匹 性於物化獸化之厄運 與 此 救世界」 入 尤有進者:竊我中華文化 o 天下一 所 敄 自周 國七十二年一月蕭天石於文山精 間 「世界末日」之厄運 中華 以 , 異 腄 秦漢唐宋元明清以來 家 於禽獸者幾希之人心 , 文化之所長 久彌新之一 「以道救人類」之綱宗 9 世界大同 則 幸甚矣 • 中華文化遺產」 而補 : 尤 庶幾乎近之矣 、源遠流長 以 ٥ 西方文化之所短 · 代有可 復 人性 孟子曰:「人之所 興我道家文化中之心性文化 ·冀能共進於 而發揚光大之有 ;待吾人之研究整理與發揚光 與天地併存,與日月爭光 ·在世界文化中·獨樹 İ 補補 「道化世界」、「道化宇宙」 偏 以異於禽 救弊 以 也 • .獸者幾希 旋轉 。余老矣 9 以 乾 幟:典籍之富 , 挽 坤 μſ 晚 救 <u>!</u> 7 大於世界 用 免 人心 吾 世而 年 來力 人深望能 • 太空 發揚 X 永存於 揭 類 , 擧 斯

戰

人

1



### 蕭編道藏精華序

曹哲士

復 零也 又 **法道、道法自** 化世,以道化人,以道化天下萬世蒼生。老子有言曰:「域中有四大,而人居其一焉 混沌 傳道 之我 亦即古真所謂:「有物先天地,無形本寂寥,能爲萬物主,不逐四時凋」之超天地超 也 「可爲天地母 四大者:「道 最 而 後歸 充之 道 o 一者是 此 、佈道 家 無 ,無相之相 無物之物 趨 也 ,中國文化之儒釋道三家學術思想 以道名家 與最後境界,貫 , |為主旨,終生奉行,以死相殉而 然 未始· 。當萬物未生時 大 」者(註二),實爲「不可 0 <u>'</u>\_道 有 、天大、地大、人亦大。」(註一)。又曰:「人法 ,道教以道立教,道學以道 , ,與 物 無 相 、 天 , 未 之相 「無物之物,無象之象 始 • 而道之,莫不大同也。莫不以 地 、萬念未動時 有天地之「無 , 無 然 之 悉 、人自然五 , 者 說不可說 ,及其 極 無孔之孔 ,與父母未生前之我之先天境界也。此 為學 不悔!蓋欲貫澈始終 ,「一以貫之」;且 也。 ,無念之念 他各大宗教,名言雖異 ,道經以道名藏 正古眞 」之「混元 ,無以名之 「道」爲中心,以信道 (所謂 無心之心。」之先天境界 , • 強爲之名曰 復 ;莫不 ,而以道垂統 「有物先天  $\overline{\phantom{a}}$ (地、地) 先天 , 亦 ·以道爲 , 所信 郎 地 地 生 法天、天 • 先天炁 ,以 中 雕 • 生 , 異 心 道 生 而 0

焉 默 來 所 祇 之 自 立 湛 而 上 可 心 亦 我 聖 任 以 而 宙 無 可 然 接來 天 聖 以 與道 快 其 通 佛 此 唯 境 而 傳 無 不 默 哉 相 之 說 念 我 何 先 界 動 者 而 自 言 傳 天 獨 法 合 , 0 , 哉 則 識 默 尊 此 承 然 四 地 無 萬 在 ,  $\neg$ 念天 境界 之 所 ? 心 -慾 念 道 下 <u>\_\_</u> 侕 0 後世 之 心 境 繼 傳 家言之 以 九 寂 , • 心領 聖教 文 此 之 矣 地之悠悠 相 界 然 年 無 , , 何 對 孔 印 • Щ 亦 人 未 , 0 , 昔 遯 述焉 默 最 神 生 Ŀ 子 剆 此 也 <u>\_\_</u> • , 之 者 敎 會 癿 叟 而 後 旣 無 0 曾 無 孟 人 受之 時 Ī 與 我 有 然 仍 先 無 , , 獨 而 謂 道 易 上 天 子 天 所 自  $\neg$ • , 怡然而 、地之天 陳子昂 侕 無 心 以 古 未 不 仙 承 合 無 地 其罪 法 境 曾 可 物 繼 言 此 以 佛  $\neg$ 也 以 不 來 不 說 聖 界 • 7 樂在 言語 名詩 莫 對 萬 傳 得 地 境 動 人 無 , O 7 大 界 7 大 之 相 心 Ŀ 亦 下 一字 , 易 焉 傳 文 無境 數字 無 帝 賢 郎 0 不 , • (字形) 矣 爲 不云 爲 堲 ; 以 遠 可 無 萬  $\bigcirc$ , 界之境 亦 不 零境 敎 在 境 神 0 , , 乎 容擬議 註 上 而 凡 有 仍 , 受之受 , , 之八 禪宗 承 所 天 創 所 而 亦 界 不 E 道 下 任 界 奈 交 能 說 人  $\neg$ , 啓 代 其 天 接字為 也 無境 趣 法 無境 六 無 合 何 , Q 何言 映 自 祖 說 你 亦 , o , , 悟 開 界之境 使 我 創 郎 然 者 剆 界 以 不 聖 是非 若 哉 承接之接 得 有 ٦ 無 • • , 自 無念 脈 便 ļ 無 以 無 郎 Æ , 億 錯 界 行 傳 法 傳 斯 四 法 有 神 遯 萬 時 不 無 也 叟 時 • , 0 , , 爲宗 自 **,** 下 年 行 授 擬 郎 合 帥 修 E 使 所 可 0 道 得 相 生 焉 縲 識 行 有 昭 絕 可 0 接字 接 續 統 L\_ 侕 卽 至 郎 傳 示  $\searrow$ , 此 自 百 此 唯 古 識 乖 境 所 法 不 無 , 爲接 絕 道 爲 物 實 之 界 我 脈 主 O 獨 生 此 無 不 古 此 以 張 心 , , , ,

遯叟 接 , 合 千 (亦常 0 謂 萬 詳 世 參 而 即活 細  $\neg$ 味 ----千歲誰. 以貫之 , 即 可 無 知 道 死 , 則 家 , 留 與 其 儒 取 樂又爲 家之别 神 光 照古 何 : 如 今 ! 與 也 佛家 o 老 」 此宜 仔細: 及百 子有言 家萬教之别 參 : 會  $\neg$ 死 , 其 而 0 我 中 不 有深 Ċ 與 者壽 E 意存 下 片 焉 0

謂 境 界 萬 可 天下萬世者也 仙 知 家 百家中莫可 ,度己以度 」之神: 之謂 ,菩薩境 至若言 , 以 萬 與 神 仙境界 家 乎 自 О 然 界以上之天人境界與神 與京 !基於此 本 人耳  $\neg$ 道家 來都 合 者是也!「 。未有己不立而能立人,己不度而能度人 0 , 功夫 在 淺言 在 此境 道 , 1其最 基本 中行 而 <u>\_\_</u> 界中人 人能 , 可 原則 在 初旨 爲 也 百 通 0  $\neg$ 家中 天 , 神 , 趣 不 道家所懸之人生修養 地 人境 , , 亦要在 萬物神人之母 但 可 而 界 謂 神  $\neg$ 與 爲 化 0 、天爲徒 亦 無 「 最 即世 方 救 博 , 所謂 萬 大而 2 也 以 顤 , 莫 | 與修煉之最高境界 : 救 極 0  $\neg$ 與 測 此 人 高 ,己未化而 神爲 所 大而化之之謂 明 ,立己以 , 隱 以道家之能 , 徒 最 顯 自在 簡 能化 易而 立人 , 而 , 聖 人,以至化 以 且 圓 極 , , 卽 化 神 通 , 三以 道 與 宇 在 妙 聖 道 宙 聖人 涵 而 0 合 之

世 所 精 謂 神 道家之所 之一 與道 , 永生也 非 煉 徒在理論上託之空言也。 精 以 《能至此 化氣 o 且 , 煉 境界 在 其修 氣 化 ,絕非徒託空言 煉功 神 , 夫上 煉 神 且其功夫遠在儒家 還 , 有 虚 其 , 爲 , 煉 「神化莫測 虚 .---烏託邦 合道 , 以 一之神 「變化氣質」之「氣質變化 理 至 一與道 想 仙境界在 , 乃 一 合一」之五 死而 。 淺 不亡者壽 大修 言之 煉功 , 郎

嵗 謀道 蓋 隱 珍 要 與 無 胹 7 , , 车 之心 無名爲 難 狐 籍 亦 被 間 能 難是 能 狸又 認爲 者 暖 狐 在 言 神 脚 堲 余 9 一憂道 狸 自 自 自 亘 與 跟 化 , 0 o ፓታ 何異 入 遯 肯 古 明 保 遯 務 知 點 四 人 , 之不 世間 不 之一 年 生 存 叟 叟 聖 地 0 O  $\neg$ 與天爲 餘 ?遯叟居恒 死 不 於 不云 以 o , , 步步 境界 行 自 其 絕 合 仍 不 爲 豈肯隨 人 自 是千 非 如縷之 眠 乎 相 天 也 , \_\_\_ 知 徒 地 踏 不 復 侕 空 以 • 與 , 主 年 休 興 道 Ċ 俗 而 中 自 實 上 樓 道 謀道 以 之不 却 , ----持 明 修 ,亦在 狐 浮 中 , 統 有 是 死 閣 狸 華 自 冗 煉 • 聖脈 自 與道 整理 背 出 生 去 由 張 文 不 O , , 謀 Ì 見 世 與 出 可 化 也 , 在 佛家之湼 窮宇 自 於千秋 望 道 間 爲 版 人 時 祿 • ட , 保存 道之不 如 法 1 徒 心 社 而 而 俯 , 化 自 謀 宙 不 祗 主 仰 L... • O , 操境界 默默 者也 自 道 可 境 是 然 而 萬 編 • , 與 偸 世 郎 悟 競 不 繼 \_\_ <u>\_\_\_</u> L\_ \_\_ 之 流 復興中華文化之歷史使命 謀 生 塵 競 耕 自  $\overline{\phantom{a}}$ 中 也 也 , , 須能 養 非 荷 有 光 得 不 於富 利 耘 以 或 ! 0 Ē 染 禪宗 活 生 遯 在 甚 Ī 子 , , • 超世 自 原 學名 叟不 謀 與 此 於 貴功名哉 L\_\_\_ , , 學人 寂 以 理 道 道 實 境 化 個 中 絕 非 界 語 浆 然 相 自 著 人 但 不 , 謀名 俗 言語文 度 如能 延 而 終 中 百 不 集 加 )過 命 致 人 \_\_ 動 始 成 • 年生命之 此 , 之心 m 者 程中 保 大 雕 不止 , , , , 謀道 字之 自 病 雖 能 命 住 百 且 , = 世 路 如 心 與 間 於語 年 有 巨 , 爲 長 生 餘 十 所 自 自 間 老子之— 歷 册 或 不 ---己任 能 言文字 生 憂道 有蓬蒿 求 年 程 幾 而 知 有 死 , 人 幾 道 數 能 如 ļ 不 o , 非 嘗 自 死 死 超 其 如 不 知 , 用 乏心 萬 過 境 謂 憂生 性 人 者 世 H 種 , o 以 來 與 間 自 飮 善 再 , 也 自 千 盖 水 見 死 本 0 , ,

以 叟 社 命 個 完 所 於 人 藏 成 謂 無 生 之名 此 窮 人宜 死 於度 O 千占 Ш : 冒 外 , 傳之其 哉 置 無匹之「 o 其 若 自 言 然 徒 人 也 生 藉 命 新 道 0 故能 而 編道 於 家 度 不 功 絕 藏 於 外 夫 大病 精 , , , 則 暢 以 華 幸 字 初 延 一之整 甚 愈 宙 年 矣 生 益 7 尙 理補 命 0 瑩 死 未 於 , 生 復 充 無 偸 原之 增 極 一大 生 訂 荷 0 際 事 藉 活 , 也 藉 文 , , 仍 化 非 使萬 , 當 生 願 不 全 命 取捨之際 古 知 之光 力 不 也 與 傳之書 , 余 輝 不 爲 爲 , , 寧 自 耀 , 也 槪 由 不 歷 0 順 能 出 史 正 乎 版 得 遯

自

願

以

身

殉

道

,

余又何

?

制 序 言 版 而 , 乎 必 天 其 亦 致 簡 元 本 千 F 无 深 夫 1 不 讀 之理 之動 古名著 矣 以 者 遯 也 爲 叟 或 , , 者 實 謂 故 然 斯 則 , 0 及 能 守 可 編 O 9 名之曰 繼 貞 周 復 夫子 雖 道 - -考全書 之 夫 易 斯 藏 可 文 曰 書選 略 繁 精 以 者也 吾道 而 例 : 御 華 不 萬 內 輯之嚴 L\_\_ , <u>----</u> 所 亂 蕭 \_ 以 難 容 0 , 故衆之所 謂 統之有宗 居 百 , 編 , 貫之 衆 雖 : 家 中 百 , 博及 搜羅· 而 威 衲 耳 夫衆 二之教 不 錄 以 本道 惑 以 百 之富 制 7 , 會 得 不 家 藏 萬 買 能 乏 咸 萬 也 派 精 0 0 , 存者 有 治 廣 派 華 E. 不 0 衆 以 輔 能 遺 博 <u>\_\_\_</u> 元 , 鉅 精 貫之者 嗣 , 貞 ; 然 • , 主 治 故 深 細 夫 以 良 於 繁 必 衆 靡 符 如 , 易 致 者 凮 者 能 而 遺 名 , 古以 郎 不 實 7 . ---, 0 , , 至 也。 詳 亂 其 然 以 則 0 寡 賅 於 <u>\_\_\_</u> 來 自 ,  $\neg$ 者 動之所 其 其言 掃 能 輔 衆 , 實 嗣 也 內 象 而 貫 容 嘆 統之有 之 0 甚 不 之也 治 以 夫 當 惑 觀 , , 動 得 深 確 止 , 0 , 宗 咸 能 能 遯 有 不 矣 旨 制 得 運 如 叟 貞 O 會之 哉 者 動 王 聞 註 於 惟 夫 舸 其 以 几 , ,

其所 萬卷 華 以 , 廣 能 文 包 化 衆 道 繁 類 而 統 不 , , 亂 自 無 大易 不 , 可 衆 一歸 侕 以 不 下 於道 惑 , 皆 \_\_ 也 者 可 0 , 質之海 以 · 以貫之 」 其 能 內外高 統之有宗 也 明 , , 蕭 其 , 會之有 編 以爲然乎否也?是爲 百 衲 本道 元 也 藏 精 0 故 華 雕 亦 序 星 然 羅 百 ,

中 華民 國 七十二年歲次壬戌二 月 + Ħ 四  $\prod$ 曹 哲 士 謹 序 0

道德經聖解 坊 大焉 地 間及 法 天 0 一般 ,天法道 段玉裁註亦作:「老子 通 本 行 ,引作「人 本老子 , 道 法自然 , 作 「亦大」。說文大部大下云:「天大」 0 道 茲 道大、天大、地大 大 • 從 天大 遯叟聖解 地地 大 本 • 王亦大。」 、人亦大。.....人法地 、地 遯 叟著 大、人亦 老

坊間 道 天 可 地母 德經聖解 以 爲 及 天 O 般 地母 據 本 通行 也 本老 道 O 德經集註 子 蔣錫昌亦認古王 , 作 可爲  $\overline{\phantom{a}}$ 唐明 天 (皇河上) 本作 下母 公王弼王雱註 地 0 按 0 • 范 道 應元 德經聖解 本亦 )引王 然 本 弼 0 , 詳 作 註 參 遯 可 故 叟

匹 秘 參「中華道統聖義闡微 〇零境界,爲 」大師邵子堯夫 詳釋之 ,非語言文字所可得而 先天道學中之專門術語 , 及 以 傳 「 先 天 道 學 書 盡 文山遯叟著 , <u>所</u> 」著聞於時之文山遯 ,道脈遠承伏義與老子 可 得 而 傳 ,默識心通 叟 , ,道自通矣 , 道家「 均有獨得之 先天 o

## 新編道藏精華例言

#### 文山遯叟蕭天石

道藏精華之選刋主旨,一在保存固有文化遺產以廣流傳,一在整理固有文化遺產而 結个解 化 於丹宗書中得之。其次則爲自黃帝而後至春秋戰國而鼎盛之「方仙道」學。溯自秦 復以自隐無名爲務 使我道家精神 發揚光大之,以期復興我中華文化主流之一的道家文化。 能發揚光大於未來 世紀 想原自伏羲以來之易學。道家易學,在易學流派中久已失傳,一脈懸絲之存,惟有 皇漢武 而言 之精神者爲準則 ,能發皇至於極致。從心起修,確可使—一字宙在吾手,萬化在吾心。豈祇上則 亦爲舉世所熟知之金丹家之丹道學,而又稱丹鼎派或玄宗與真宗者是 (好神 ,尤注 稼 人生最高無上之修養哲學 仙學以求長 其學旨全注重於個 .重於其學術思想及其別傳之學 ·能改造世界,改造人類 超生死超世間 。道家別傳之學,卽係在世界文化史中特標 生不死之道以來,更與帝王家及文人學士與民間隱士者流 人之內聖修養 亦可 • 而獨與宇宙精神共往來爲 稱爲 期由於道化人生,而道化世界。就道家文 ,期能 · 而一以不流於凡俗 「神聖之生命哲學」 上下與天地同 「無極境界 一幟之神仙家之仙學 流 ,符合於 使 與 個 B 。其哲學思 人生命之光 月 「新道學 同 故其 光

爲聖 新道家與丹家之劃時代思想,使世人得開新眼界!得知在禪佛聖人以上,尚有此 則爲 王 而 已哉 。蓋超聖證眞而後 , 直 пJ 與日月 同 光 9 與天 、地相 終始 !以

#### o

聖化神 則自 氣質 心性命修養 想方法輔之,尤以丹家千古不傳之養生內功秘學與訣法以致其用 學派之丹道學爲主體;以道家哲學經籍爲基礎以立其體 徒以了生死究竟爲能事也 叫 與優越性 本書所選道藏典笈,不重道教經典,尤其是純宗教性經典而以屬於神秘主義 化 虚 人皆可上超直入於仙佛聖人之人生最高境界 , 皆能 • 並啓國民羣相致力於「聖功神化長生不老」之端緒 • 並使盡 與天爲徒 人皆能得有 , 皆能卽世間而能超越世間 仙佛聖 人之內養爲主旨 !人人皆具有仙 ·即生死而能解脫生死 , 而 循循 以禪佛各宗養心養性思 此 以進 。藉以砥 • 提高民族之品 風道骨 • 鍥而 礪個人身 不舍 O 皆能 並

德

哲

笈較多 秘學外 本書爲集道家與丹鼎 道德 兼養 燭其 以 實與儒道同融 道家之養 橪 動靜之功併輯 ٠ 中 才能體其 生 派 —亦卽神仙派—之學術思想及其訣法方術之大成。內外雙修 9 實以煉丹爲最 百家互貫 明 幽明之訣同學,俾賢者能得其大,不賢者能 羣皆肆應咸宜 惟特別注重於修行功夫,而不注重於文字理論 4上一乘 主旨 ,隨修有得 o 加 丹家之學除上承道家別傳之 0 本書選輯 一丹 得 經」之秘 其 小 ;

也 o 使 旋 ٥ 故本書全爲篤實踐履之書 轉乾 於功夫修煉 坤 Í 亦即 上 丹家所謂 ·實證其確能 我命 修修 煉 由 變化氣質 功夫之書 我 不 · 由天 , 變 , 化 人生實用主義之書 , 形神 與 造化 9 變化 生乎身 生死 0 9 宇宙 進而 操縱生死 在乎

法 本功夫・則主在於保精、固精 0 則 其 返還於 煉氣 則 則 • 自能 、基本原理 而言者 在 本書所揭之金丹大道 補 可以言傳矣 無 精氣神」三者 生理修 神 窮先天之秘奥 漏 ,最上一乘與最後一着之出神入化功夫,與虛合一功夫,與道合一功夫 , 無洩 煉神 ;若以 煉法 無 還虛 0 讀者 現代語說明之,則實爲最科學的 損 • 無傷時之先天全眞境界。 ,極後天之神功, , 其中所謂 煉虛合道 可於本書中體會冥悟 乃秘意 精神修煉法 、養精 煉精 也 ,以奪陰陽造化之奇妙 、全精、及以精補精 。顯言之,卽爲「心性大道」 、煉氣、煉神 • 而延年益壽長生久視矣 「自然修煉法」 而自 此卽所謂返老還童 得之。 「心理修 , 雕有 , 而充沛 此 還精補腦·與煉精補氣 先後天之別 煉法 。然此猶是就 五者交替綜合運用 0 身心 長 • 至其下手 生不死者是 性 性命之乾陽 9 而 理修 其 中乘 功夫 最 煉 基

佛儒 法 至其 亦均爲仙家不輕傳之秘功 三家往古養生攝生之論 所選各種 內 功 ,不但 9 却 0 病治病 煉丹」之金丹大道 學凡往聖不露者今露之,往聖不傳者今傳之 之方 9 與各種導引 ,爲千 、按摩 古不傳之秘 • 服氣 • 卽 吐納 所錄 · 確爲 之古

不合乎現代科學原理 曠世不易得之瑰寶 。其養生強身 。惟此乃係 「安樂延年法門」 延年益壽 却病治病之效 ·在丹家屬初入門之小乘道 • 遠勝一切外功 ?,且無

Œ.

旨也

三、本書所選各派丹經,無不詳備。自東華正脈鍾呂二祖而下,凡南北兩宗東西兩派及 合一 萬派 在此暫不贅及 其他各宗派所言 再 · 而共造物者遊矣。至若道家丹宗全部法派,當於本書中,另爲 表解 ,盡在 三玩索 箇中 可得超凡入聖、 小乘丹法 。俾祇修 小乘者 · 中乘 丹法 超聖入神 亦可收養生長壽 上乘丹法 • 超神入化之境。 · 其精要合道者· 鉅細 、却病治病之功,修 待與化爲體後 中乘 **酢**道 9 便 以詳之, 上乘者 нJ 。千宗 與虛

、本書選輯 煉者 家言,率皆道爲天下之大道,文爲天下之奇文,理爲天下之至理,而義爲天下之正 務使語 得其正解 人境界。究極言之,神人境界,應還在聖人與佛祖境界以上。故凡所選錄者百數十 命之旨 虚珠磯 以爲修道之梯航 而 • 後者在求得其真本 態度最爲謹嚴,不但註家之選輯如是,卽對版本之考訂亦然。前者在求 達於 · 文皆至理· 其法雖爲秘訣 「天人合一」 • 聖教之榘 6 之聖人境界。 。删其繁蕪·去其駁雜 並符於吾儒正心誠意以修身 ·其方必求合乎科學 以道家言 ,期能剝膚存 9 亦 可謂 爲神仙 7 侕 髓 μŢ 7 窮理 甫 境界 精精 μJ 要至極 盡性 行 可修 亦卽 以 真 μ]

几

義 O 所 請 放之 四 海 而 皆 準 , 萬 世以 俟 聖 人不 惑者也

 $\mathcal{F}_{\!\!\!L}$ 

若 則 索 煉 自 越 賴 徒讀 丹 使 可 書所 İ 修 0 根 修 煉 此 持 9 性猛 主 他 等 Ü 9 人文字 在 成 身心 伛 亦卽 事 利 錮 性 煉命 , 祇 是全 性 , 9 9 亦 脫 有 修 命 • 聽 煉 無 胎 靠 命 循 修 由 心 他 出 力行 序 修 養 人言說 證 神 嘶 仙 • 9 煉性 果 修 全 實 O • 吃 • 須 係 踐 可至之功 知解 息 知 緊 \* o 煉氣 功夫 世 朝 以 使 間 透 斯 道 見得 刨 闢 絕 德爲體 夕 • 4 煉神 决 無 斯 在 , 無 此 亦 不 • • 明 無 山 着子 月 頓 O 9 此 得 能 由 悟 斯 以 之事 入道 立 年斯 功夫為 7 O 悟得 地 步踏 煉 可成之理 0 • 9 萬 祇 鍥 用 , 字下 亦仍 千 着一 在 而 ·境界 力 不 0 得最 步前 帰 行 摇 而 9 切記 萬 如 道 • 9 全 精 重 何 如 進 德 靠 Ш 而 ! 鷄 與 • , 切記 自 最宜體 也。道家之 絲 伏 功 I家體 ! 毫不 卵 夫 否 • 會玩 能 則 至 均

册 原書之種 本書共分十 高 è 境界 出 養其耐 版 本書 · 終能 類 自 所 七 講 民 而 集 功 威 有 品 , 本愚 夫 成 几 分之 9 及 + 。一個人 • 全存乎 年 • 公移山 且 道 創 辦 以 藏 之精 自 搜 9 心 精 丹功一至出 羅 華 由 出 材 外集」二 神 0 修持之初 料 版 4 堅持 來源 以 來 册 不 神入化境界,始證 到 • 迄 易 底 , • 今已 每集版 須先發乎誠 ・精進不已・ , 時 間 |逾三||十 本不一 亦有 心 年矣 先後 • Ż 則 • 間別 分册 m 作 0 , 故 堅其 現 仙 有 亦 任 祇 作 能 天 等 佛 自 信 分集 地 Ė 由 作 , 係 聖 出 0 9 立其 甚 版 就 至 社 選 恆 錄 發

六

人曹哲

士女史

9

自

一始至終

9

無不

共同

致

•

努力不

懈

7

丽

相

與

共

成

集三十餘

六

揚道家文 年之精力於斯書 化 , 繼續 其功實不可不表而出之也 貢 獻精力 9 選刋珍本道書 , 0 編入道藏精華第十八集 茲擬自來年起 7 仍當 \_\_\_ 本初 , 以 免有 衷 , 遺珠 爲 發

之憾也

七 本書所選錄書目,共凡千有餘種 其中多有輯錄若 書而選刋多種註解本者 要在 使讀者能得 干種合利而爲另訂一書名者 \_\_\_ 會通與學用之方便計耳 ·以丹家派別 · 概係從中華文化善本珍籍 · 及萬卷丹經中選出 甚多 , 9 各派修煉法不同 亦有取其主要之一 9 種爲書名者 而解釋自亦各異也 亦有

o

o

九、本書十七集連同外集,所選刋各書之來源及版本不一,雖名曰 手, 其 本書所選刋之道學經籍 卷首加序與例言 全眞之果 實道實修 各道學書 (詳目 只在教· 本 以便檢案 書全書總書目列於第 0 , ,亦可全視爲聖學書讀 故古真恆謂:「神仙只許聖人作,入聖獨隔 實學實用 人「本分平實作人」 ·以便讀者易於領悟 。重要者 , 實參實煉 類皆爲 · 書目後或爲酌加說明 一集之首册、各集復又各刋一該集之分目, : 且盡人皆可學 , , 「千古不傳秘典 直至完成 實驗實證」 · 而得個入門下手處 聖功」 者 9 9 爲取捨之準繩 盡 萬 ,以提其綱要而別其 後 人皆可修 世不朽奇書」 3 乘關 再自聖 及用之以爲參證之用 o 「新編道藏精華」 • 盡 」以是凡所選判之 人起修 O 萬卷丹經 , 人皆可 而 源流 各册仍各有 方得返僕 成 以 者也 。或於 미 9 初 供 o

八

鈔本。有選自歷代古眞所輯刋之全書者;所刋遠超出道藏之範圍矣。茲特擇其最要 居上之解本。有為坊間流通本,有私人藏書家之秘藏孤本,有為宋元明清道家之手 實則不全自現存之明正統道藏中而來。有為道藏中書,未採用道藏版本 世道門所刻之較佳版本及註本 0 有爲明淸以來未收入藏之丹經道籍 此則尤多後來 ,而選刋後

2宋元明清歷代之「善本書」—國立中央圖書舘本 1. 明正統版道藏 (太乙山人藏本)及應屬於道藏而未收入藏之百家珍藉 o 與前 北平圖 書館及東北大學

、及其

(版本等

,

分別列學如左:

- 3. 世學人前所未聞 不傳三教合參「秘法之射軉心經」,與明萬曆刋本之「赤鳳髓」 東派開祖陸潛虛眞人修眞墨蹟 昌 出 書銷舊藏 ·公之於世, 善本書 • 前所未見之三家養生秘典、伕籍圖表等 • 舉不勝學 • 俱傾藏 以益後人也 。現由 |中央圖書銷保存。莫不爲世人萬金難得| — 「三藏真詮」,確爲道門之萬古壞寶。及千古 秘籍等 賭之書 o
- 5明鈔本之諸家神品丹法、太清金液神丹經、太清石壁記、太清經天師口訣及太 4. 玄門內照圖 」,均爲世間罕傳之秘鈔本,雖屬醫聖,然此應同爲道門所珍視也。 明遺老傅青主之手鈔本「養眞秘笈」眞蹟 。元刋本俞石澗道人之「易外別傳」尤爲道家與儒林之秘典 及傅老手錄主纂之「丹亭眞人傳道 0 華陀撰之一

清修身秘訣等。均屬世間難得一睹之書。

6.本編道藏精華中・選刋歷代之「名鈔本」、(古寫本)尤多,如趙孟頫手寫本 7次如歷代有名之「烏絲闌鈔本」、「明府刊朱絲闌寫本」,及「明藍格鈔本」、 之「太上無極混元一炁妙經」真跡,其道法與書法、均可視爲萬世所尊所重者 「朱格鈔本」、「乾隆間鈔本」,無不愼選,倍極名貴,尤以經中央圖書舘等 審訂註明爲「精鈔本」「精寫本」者,睹之無不可使人嘆爲觀止。 o

&除道經外,凡談道而應爲道家所重,且尤應爲道門與丹家所重,而不可或遺者 尚有左列各種:

甲自明嘉靖刋之「范氏二十種奇書」叢書刋中錄出者

乙自明天啓間之瘠氏三徑齋刋之「諸子奇賞」叢書本中錄出者 0

丙自明隆慶刋萬曆重編印之「百陵學山」叢書本中錄出者 0

丁自明末刋印之「百川學海」叢書本中錄出者。

戊自明刋歸有光編選之「諸子彙函」叢書本中錄出者

己又如明雕顏字刻版之東派開祖之莊子南華眞經副墨本,精寫精刻而又精印之明

版孤籍,在道書中應視爲珍籍矣。

9. ;其次在選刋本中,如明萬曆吳興閔氏刋之朱墨藍三色套印本,及虞山毛氏汲古閣

刊本,以及「太乙北極眞經」等,又如「古本參同契」及千古秘典之「外金丹

大成集」諸書,俱倍極名貴,概屬人間罕見書。

10海內外各地私人藏書家如張谷雛老人(梁寒操老人介)所贈送燉煌道家秘籍圖

表及白玉擔眞人全集等名貴版本是。

其次,新編道藏精華,所選刋各書,無不爲—「千古不傳秘典 萬世不朽奇書

」正古真所謂 :「此書祇應天上有,不是神仙不許看」者,全書所錄外,其他

重要來源及書目 9 為誌不忘及供後人之參證,特再分別列學如左:

1.道藏精華錄一百種 〈四峯

(四峯山人刋本

3.道統大成集

2道藏輯要

(太乙山人藏本)

蔣元庭刋本)

4道藏續編

(金蓋山刋本)

5古書隱樓藏書

(金蓋山藏版)

?道言五種 6.證道秘書十七種

蜀東善成堂刊本)

參正江左書林刋本)

( 上海翼化堂刋本 )

9.大道秘書三十種&道書十二種

( 青城山天師洞藏版 )( 長沙丹道刻經會刋本 )

九

10.燉煌秘 籍道 書真蹟

法國巴黎國立 圖書舘藏本。分別刋人道藏精華外集內

12 11東漢寫本道德殘卷 大道修渡眞 **兇諦叢書** 

> 張谷雛老 人 藏 本 0 影入老子聖義闡微內

13方壺外史叢編

南京道院刋本

14百家道經秘籍叢刋本

上海丹道刻經會本

同右)

再次,此外各種單行本道籍,所採用版本 , 除上 一述外 特擇要者列學如左

1四部叢刋本 0

2.上海掃葉山 **3濟南道院刋本** 房刋本 0

4.嫩珠岡純陽觀刋本 0

5.南嶽九仙洞藏長 7沙刋本 0

6.北平三淸觀刻本 o

7.濟南明德堂刋本 0

**8**棣鄂堂藏版本 0

9.南京觀禮堂刊 本

10香港九龍清虛觀鈔本 o

11茅山宮藏版本。

12蘇城瑪瑙經房藏版本。

13四川岷山希夷祠傳鈔本。

14上海桐柏宮刋本。

本書所選刋各書,對於各宗各派之合於正旨,並得入於上乘者,概無分軒輊 體併刊;在使讀者能有以會通而貫串之也。且各宗派中,上乘中乘小乘丹法,除涉 15清宮鈔傳本,總之不 | 而足,未及備列,擧此在以藉窺一斑耳

及旁門左道有傷大雅者外,亦槪爾無收併蓄,冀深者能用其深,淺者能用其淺

此則尚祈讀者自取捨之也。

前代任· 本書所選刋之書 國止,凡有名山之作,莫不入選。未並擬纂修道學辭典,盡力以淺明簡當之文字 愐 解釋自有史以來極富神秘性之道學丹經術語名詞。俾減少讀者盲目冥索之苦 無師 何一道家經籍之所可及 自 通 翼能自參自究 在版本上搜集之廣 。在時間上,則自先秦迄漢唐宋元明淸各代以至民 、自修自煉、自成自證 · 宗派上網羅之衆 · 內容上審訂之嚴 有以免聖脈之湮絕 · 遠非 世。

難免。 本書以 且係陸續到手 編者僻處海隅 遯隱文山 陸續審訂 7 ,陸續景行 所能搜得之經籍 故惟有採用分集輯編之法;而分集 9 白屬 有限 ,遺珠之憾 在所

中華民國七十二年一月天玄子蕭天石於文山精舍

# 學術名著道藏精華 總 目中國道家道藏精華

#### ——文山遯叟蕭天石主編

# 道藏精華第一集(增訂五版)

| 全真法胍清規全指 合刋 | 伍冲虚丹道全書 合刊 | 金丹大成輯要(共十五種) | 規中指南合刊 | 玄 宗 正 旨 五 種合刊 | 鍾呂傳道全集(共五種)···································· | 周易參同契發揮 合刊 ( 附參同契釋疑 ) | 道家養生秘旨導論(共二十四種)歷代仙眞二十二人傳述•文山遯叟輯編 |
|-------------|------------|--------------|--------|---------------|-------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------|
|-------------|------------|--------------|--------|---------------|-------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------|

道藏精華總書目

黃黃

# 道藏精華第二集(增訂四版)

金西

| 修道秘要(全九種)清,悟元子劉一明眞人著張三丰太極煉丹秘訣明、張三丰眞人著道竅談・三車秘旨 そず | 經註 釋 [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ | 明、柳華陽原著(石 |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------|
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------|

金 係道圓通

**眞** 傳

合刊

明

孫汝忠眞

人著

| 南北合參法要通一齋方內散人著 | 性命雙修要旨合編江東亭•薛心香•柯懷經合著 | 玄 機 直 指 合 刊 | 聖典悟眞篇闡幽北宋張紫陽眞人原著•清朱元育闡幽丹經 | 聖典 | 老子道德經講義清、龍淵子宋常星著 | 文 始 眞 經 | 道藏精華第三集(增訂三版) | 内外功圖說輯要 | 静坐法輯要(增訂本) | 修聖典方壺外史(全十六種)明、陸潛虛眞人著東脈雙方壺外史(全十六種) |
|----------------|-----------------------|-------------|---------------------------|----|------------------|---------|---------------|---------|------------|------------------------------------|
|----------------|-----------------------|-------------|---------------------------|----|------------------|---------|---------------|---------|------------|------------------------------------|

道藏精華總書目

|                                  | 三玄                                                 |
|----------------------------------|----------------------------------------------------|
|                                  | 峯微                                                 |
|                                  | 峯微<br>丹心                                           |
|                                  |                                                    |
| 且果                               | <b>中</b> 大田                                        |
| 貸伙                               | 合                                                  |
| 人交,修                             | 合刊                                                 |
| 日秘                               | :                                                  |
| 切典                               | :                                                  |
| 忌。                               |                                                    |
| 輕此                               | :                                                  |
| 易爲                               | :                                                  |
| 小陰                               | :                                                  |
| 人勝                               | •                                                  |
| 。雙                               | :                                                  |
| 修宏                               | :                                                  |
| <b>分</b><br>千                    | :                                                  |
| 占                                | :                                                  |
| 示                                |                                                    |
| 傳                                |                                                    |
| 之                                | 樸紫                                                 |
| 宜寶之,且切忌輕易示人。東派雙修秘典。此爲陰陽雙修家干古不傳之秘 | ·<br> <br> <br> <br> <br> <br> <br> <br> <br> <br> |
| 自濟                               | 道                                                  |
| 日                                | 陽・四                                                |
| <i>(1</i> )                      | · ПП                                               |
| 二 子                              |                                                    |
|                                  | 子壓                                                 |
| 書                                | 人                                                  |
| 十                                |                                                    |
|                                  | 張兩                                                 |
| 種                                | 顧                                                  |
| 中                                | _道                                                 |
| 選                                | 二人                                                 |
| 出                                | •<br>===                                           |
| 讀                                | 下<br>峯峰                                            |
| 语<br>者                           | 平呼子                                                |
| P                                | <u>수</u>                                           |
|                                  | ·<br>合<br>著著                                       |
|                                  |                                                    |

長 生 立 命 篇合 刊 ......明 改金丹心法秘旨合 刊 ......明 明玄陽子、袁了凡合著、 伍 冲 虛 眞 人著

### 道藏精華第五集

### 道藏精華第六集

| 氏尊生書清、名醫沈金鰲問靈相类募終力                                          |
|-------------------------------------------------------------|
|                                                             |
| 清宫秘方大全清宫秘藏歷代名醫原方、文山遯叟輯錄                                     |
| 十四經脈穴歌合刊(明版)元、滑伯仁著古本十四經發揮合刊(明版)元、滑伯仁著                       |
| 真傳樂育堂語錄                                                     |
| —— 蕭天石輯錄。(全部道藏經中長生氣功秘法凡八十五種。)<br>長生氣功訣法集成(道藏本)歷代聖眞傳述、文山遯叟輯編 |
| (增輯怪疾奇方•不藥療病法)                                              |
| 上乘 修 真 大成集 合刊                                               |
| 悟真篇集註二種紫陽真人張伯端著、陸子野、薛道光等十三家註                                |

## 道藏精華第七集(三版精印)

宋本道藏

精藏

華版

雲●笈●七●籤......

宋、張

君房眞人撰編

百餘 本書為「大宋天宮寶藏」主編者張君房先生,窮數十年之精力 就 引 進 朔正 尤 星 或予節錄 卷之道藏 博 0 統 .。三洞 復 攝 道 藏 , 雲笈 經 或取全書,間存佚籍 版 匹 中 影 輔 刊問 七部之英 , 十二部,上自 撮其 世 精 ,俾昔之祇供皇帝御覽之秘書,今日人人得而 要 \_\_ 選 , 以成 諸子百經之奧蘊 輯 , 而 摭採秘法, 是書 成 。全藏 , 於仁宗皇帝時呈供 無不爲千古罕見之奇書 於眞宗皇帝時 ,下至方術變化之玄秘 奉旨 ,自其· 御覽 纂修 0 卷 主修之四千五 天 秘典 帙旣富 参究修 ,包 禧 0 羅 **殆盡** 三年 持之 ,

閒 購 讀 存道 事等閒書 者 擁 藏 有 或 視之 一覽道 部 宝笈 也 藏 七籖 0 究竟之學人修士,對此 , 叩等 於有 部縮 編 確 道 藏 爲 一千載 , Ė 미 難得 省却 之因 不少 緣 時 , 間 故 與 切 精 不可 力 o 以 無 法

也

0

本書全一百二十二卷, 法傳授部 法部 二十八治 經教 魂 神 部 相 船 承部 諸 稟 家氣法 生 共分:道 一受命 洞 部 部 經 敎 德 金 雜 部 部 再 修 決 攝 混元 天 法部 地 生 部 混 部 洞 ( 內丹: 齋戒 開 日 1月星 闙 部 刧 外丹 運 辰 部 部 七籤 雜 道教 + 方藥部 洲 法 本始 部 島 部 部 存 符 思 **圖** 部 洞 道 部 天福 敎

庚 申 部 尸解 部 諸 眞 學 要 部 讚 頌 部 紀 傳 部 道 敎 靈 驗 部 等

274 總之, 天 以 道 養 養生 雲笈 地道 盡年 七 人 , 大可 籖 道 以入 書 , 以 , 及 聖 乃 神 通 係 道 神 集 與 0 仙 旣 末 非 本 道 道 純 , 無所 藏 屬 宗教之 經 一」之精: 不 包 教 , 無 典 英 所 , , 不 亦 玄 賅 非 妙 博 純 o 凡 屬 雅 要尋 仙 , 學 廣 水道 之丹 大 精 家 微 經 仙 0 擧 學 小 的 凡

#### 道藏精華第八集

眞

訣

實

法

,

與長生不老

以

及

超

凡

入

聖

前

不二途

徑

, 均

不可不

人手

部

o

北

派 七

真修

道史傳

龍

門 黄

永亮

著

#### 道藏精華總書日

# 金丹心法(八洞玄經)……………………………鍾祖離權・呂祖純陽等著・八洞仙主合註

### 道藏精華第九集

| 家中圣月底,其圣寺去央,ই下汉北高且盛。全事也入百余间,至大寺所,反长系艺号、明吕祖詩文歌詞集。金丹口訣,無不盡露無遺,凡事淸靜單修或陰陽雙修,以及金丹亦均法嗣鼎盛。壇經與斯書,同爲禪宗與丹宗奉爲聖典。本書包括海山奇遇、呂祖年譜六祖下開五宗七派,無不門庭峻極,呂祖下開南北東西四宗及三丰、五柳等諸派,召祖年譜呂祖之於丹道派,猶六祖之於禪宗,繼往開來,樞紐今古,乾坤獲露,日月同明。 | 五經合刊 医代古真编 | 葛仙翁 至道 心傳 合 升 | 天藏版 名祖全書(合訂一册)李涵虚眞人火西月編纂空靑洞 | 清靜經•玄門必讀 合刊,潛道純註經•无名子著•陳志亮重刊文始眞經言外經旨 合刊,關尹子原著•抱一子陳顯微解 註 | 大道。 <b>真静</b> | <b>楊</b> 跗 飛 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------|-----------------------------|---------------------------------------------------------|---------------|--------------|
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------|-----------------------------|---------------------------------------------------------|---------------|--------------|

洞天藏版,係海內外孤本。印數無多,欲購從速。

### 道藏精華第十集

秘南 孤海 典宗 本內 白 丹 歷世真仙體道 0 。本書中有千聖不傳、萬丹經所不可得之丹訣,與全書首自鼎湖昇天文 通 昇天之軒 鑑 民、萬金不換之道以外與讀盡三洞四樣开天之軒轅黃帝起 是法、道術與IB輔十二部道: 起,歷代眞仙-宋 • 之體 口藏 白 **訣。依之修行,無所不可得之仙術,** 玉 道 蟾 過 眞 程 人 蕃 無 • 不 趙全 彭 詳 鶴 不均 爲 陽 林 可敍 眞 可 眞 頓超是 述 纂輯(全二冊 輯 , 聖域。 編 全二 册

氏 **~**¬ ∘ 而簡之爲 直溯廣成 其一生博 以,籠罩百 玉 二十九圖二十九圖二十九圖二十九圖二家!既擅 眞 八圖訣,實乃金四二一超天地以獨有程,無書不讀,故 道 家 南宗 存故禪 戸 之神髓・英皇集 雙 修 。 丹, 歸正 決極 丹 源宗 統 河瀬油 , 丹 章汪神,洋化 鼎 洋化派 ,萬金不换,行,莫可與京代無方,乃神行 無中 最 出 · 綜 。仙仙 羅故家萬道中 1 0 卷藏震 丹何古 經序際其之稱今出 其 秘其可人

## 道藏精華第十一集

秘千  $\equiv$ 典古 外金 敎 眞 丹大成 傳..... 集 歷 代 外 金丹 觀 袓 禮 丈 師 傅 人 著 述

| 每内孤本明雕顏字刻版<br>每內孤本明雕顏字刻版<br>每內孤本明雕顏字刻版<br>每內孤本明雕顏字刻版<br>每內孤本明雕顏字刻版<br>每內孤本明雕顏字刻版 | 太乙北極眞經,爲統道儒釋基回五教而合一之聖修經典,初版印炁妙經 合 刊(元趙孟頫手寫眞迹本) | 7 | 三十六部眞經 | 家人士修證功夫之坦塗也。    宗之小止觀,六妙門,與丹宗門之觀音心經秘解五種。凡所指說,無不獨到千古。真三宗之小止觀,六妙門,與丹宗門之觀音心經秘解五種。凡所指說,無不獨到千古。真三本書共選刊四川劉止唐先生之不朽名著槐軒約言,及濟一子之三敎心學,佛家天台三家修道秘旨(五種)劉止唐眞人著、文山遯叟輯編 |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

| 至 言 總 合刋(明版) | 呂祖指玄篇秘註 今 刋       | 秘註 秘語 道德 經 心傳 ①種 | 古本参同契集註 合 升       | 道藏精華第十三集 | 道 藏 零 種(明藍格鈔本眞蹟)明鈔秘本, | 易外別傳宋、   | 三藏一人真。   | 養 眞 秘 笈(清初鈔本)明、盧丹亭眞人傳述、明傳淸主王 | —— 千古難得一睹之東派開祖陸眞人秘傳本眞迹——上乘修道秘書四種孤版明鈔本•仝 |
|--------------|-------------------|------------------|-------------------|----------|-----------------------|----------|----------|------------------------------|-----------------------------------------|
| :王松年、范翛然編著   | 海老人本 誠子 著、呂祖純陽眞人著 | ' 呂祖純陽眞人著        | 清、仇 <b>兆鰲</b> 集註彭 |          | 明鈔秘本•不著撰人             | … 宋、兪 琰撰 | 7、陸西星手稿本 | 明傳淸主手鈔本眞蹟                    | ·孤版明鈔本·合刊爲一册                            |

E.

| 道, 統, 精, 華, 第十四, 集<br>道, 就, 精, 華, 第十四, 集<br>道, 就, 精, 華, 第十四, 集<br>道, 就, 精, 華, 第十四, 集<br>道, 就, 精, 華, 第十四, 集 | ——增附:温隱居海上仙方——增附:温隱居海上仙方——增輯:孫眞人海上仙方——增輯:孫眞人海上仙方——增輯:孫眞人海上仙方 | 3.丹亭眞人玄談集(傅靑主纂)2.丹亭悟眞篇(傅靑主手錄秘本)1.丹亭悟眞篇(傅靑主手錄秘本)9.丹亭悟眞篇(傅靑主手錄) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|

學山證道 —— 明萬曆刊孤本—— 明萬曆刊孤本 明、學山道人王 亮編著

## 道藏精華第十五集

不可不人手一編之要籍。老子道德經名著中所選輯 本集及十六集,係文山遯叟蕭天石先生主編「中國子學名著集成 ,且均係善本圖書 ,海內外罕觀之珍笈 ,爲研究老子學術思 一百册時 自千數百種 想者

#### 道德經名注選輯

互注老子道德經 老子道德經 老子道德真經……………………………………………………………魏 道德眞經指歸 ………………………漢 嚴 遵撰 • 唐 、谷神子注• · E 玄造 弼注 明萬曆 明初刊本 覆宋刊本 刊秘 明刊 本 本

四

老子或問……………………………………………………明 \* 龔修默撰 • 明、羅棟刊本

老子集解………明、薛蕙撰 • 明嘉靖間刊本

## 道藏精華第十六集

,而尤以「道德經聖解」一書,尤爲二千餘年來空前未有之老子聖義闡微,故特爲鄭重推介。見解,而又能千古不朽者擇要輯出,以廣流傳,在此前後兩集中,可謂盡得老子之心傳聖脈本集共選刊老子名注凡十四種,繼上集概係從歷代數百家名注名解本中,就其具有獨特

#### 道德經名注選輔田 <u>-</u>1/. **,**

| 老子註           | 老子玄           | 老 子 翼:        | 道德經名注選輯內 | 憨山道德經解         | 道德經評註:        | 老子通義              |
|---------------|---------------|---------------|----------|----------------|---------------|-------------------|
| 解明、張 位撰。玄宗内典本 | 覽明、陸西星疏•道藏精華本 | 明、焦 兹撰•明萬曆原刊本 | 沃        | ;明、釋德清撰・金陵刻經處本 | 明、歸有光輯評•明 刊 本 | 老子通義明、朱得之撰•明嘉靖間刊本 |

道德經名注選輯出

老

子

衍……

……………………………明、王夫之撰•船山遺書全集本

|                                                      | 道         |                     |              |                  |                |                        |
|------------------------------------------------------|-----------|---------------------|--------------|------------------|----------------|------------------------|
| 道                                                    | <b>德</b>  | 老                   | 老            | 老                | 道              | 御                      |
| 徳 衆 中 經                                              | 名         | <b>士</b> 道          | 子            | 子                | 德經講            | 道                      |
| 流 <b>國 聖</b><br>子 學 :                                | 道德經名注選輯   | 德經                  | 本            | 章                | 講義             | 御註道德經                  |
| . —                                                  | 解(八)      | 老子道德經箋註:            | 義            | 義                | :              |                        |
| :未曾有。<br>·名著集成精選別錄本。全書確能闡前人未闡之聖解,傳千聖未傳之心法!超絕文山遯叟蕭天石著 | <b>VY</b> | ········清、丁仲祐撰·民初刊本 | 清、鄭環撰•清乾隆間刊本 | ⋯⋯⋯⋯清、姚鼐撰•清康熙間刊本 | 清、宋常星撰•清康熙間原刊本 | ········清、順治帝撰•順治間內府刊本 |

## 道藏精華第十七集

列 子 上列子張湛注于選輯 三種 2 列子虞齋口義 3.列子冲虛眞經 明、歸有光評點周、莊 周撰 唱 周 • 列 禦 明、文震孟校訂明正統 道藏本 窛

註

合三家 毅 子(蕭天石主編「中國子學名著集成」外編第一

種

道藏精華總書目

## 道藏精華外集集一 蕭天石著

## 合參道家養生學概要(五版本)

讀本書等於讀一部縮編道藏 讀本書等於讀全部萬卷丹

綖

神化登真 所選錄秘 淺近顯明,易懂易修。凡已購本社之讀者,實不可不人手一卷,以資參 多洩前 訪 本 ,亦不可不藉此以窺究竟也 書爲文山 笈則達八百 人之所未洩 0 名 雖名道家養生學概要 師 [遯叟蕭天石先生之傑著 十數 |餘種之多,尙不及其所收藏秘笈之什一。 輩. 發前人之所未發 > 南北兩宗均得的 ,實揭三家之上乘秘旨。全書分篇撰 0 一,蘸 所附玄門太極長生功 。不但可以之却病強身 傳 先 ,尤多獨 生窮究道 得之秘 藏 秘典數 ,尤爲靑城派不傳秘 o 來臺 此次應讀者之要求 ,養生長 + 一後 年 述 ,選刊 , 在大陸 壽 , 究 均 且可以之超凡入 極精 道 , 時足跡 藏 卽未購 精 功 簡 , 特爲 華 , 讀 且多語錄體 遍 百餘 撰著 名 本社書之 屲 洞府 聖 斯 本 編

# 道藏精華外集集二 产占不朽名著

道海玄微(再版) 全一巨册 七五〇頁

本書爲 蕭天石先生繼 主編 道 藏 精華 + 四 集 ,  $\sim$ 現已 出至第十 七集) 及其名著 道家養生學 槪 要

半生盡: 敦煌道 新 法 言聖功言 0 書 與 每 , 長生丹 卷均 開 後之又一不朽 在 書 卷 有 床 μJ 眞 榊 益 獨 蹟 上 化 法 過 立 训 o , , 附 直 成 及 至於最上乘大道 , 圖 准 先 溯 書 新著,亦可 天道 人 羲 , 道門 得 黃 旣 遇 可 無 老 秘 莊 作 極 睡 ?傳內 爲 闁 中 視爲其近二十年 , 派之 者 融貫 仙 養 ,千古 生 經 三家 書讀 道 圖眞 0 全 功 蹟 書凡 來實 與 , 7 亦可 锤 會 六 功訣 通百 來對發揮新道 無第二人。 卷 作 卽 極 爲 法 派 , 哲學 附圖 爲 , , 珍 尤 丽 貴 修之 書 凡 爲 獨 標新 六 以 與 學之傳 o 往千 直可 文學 十 宗 四 書 聖 使 幅 道集。其所倡 7 瀆 入 灝 不傳之秘 , 共五十 瀚 超天地 以其 汪 洋 文字 · 餘萬 旨 , 莫可 提聖功 训 優美 言 無 獨 存 論 與 , 七百 神 任 **\_** 京 立 化 何 0 1 意清 其中 之道 餘 人 頁 2

## 道藏精華第一集之一

(書目凡二十四種)

## 道家養生秘旨導論

丈 山 遯叟選刊

|                             |                               |                                    | 道 |
|-----------------------------|-------------------------------|------------------------------------|---|
| 由此                          | 四篇                            | -1-                                | 學 |
| 由此可概見其所提倡「新道學」之一斑,非徒在長生久視而要 | 四篇,一日道家學術旨要,二日道學源流槪述,三日道藏與道藏: | 本書係就文山遯叟蕭天石先生所著道家養生學一書中,選刋其論道學、道藏、 | 槪 |
| 其所!                         | 道家                            | 就文                                 | 論 |
| 提倡                          | 学術旨                           | 巡避                                 | 論 |
| 「新省                         | 要・                            | 支蕭下                                | • |
| 學                           |                               | 八石先                                | • |
| 之一                          | 道學                            | 生所                                 | • |
| 斑•                          | 源流                            | 著道                                 |   |
| 非徒                          | 概述                            | 家養                                 |   |
| 在長                          | •<br>=                        | 生學                                 | • |
| 生久                          | 日道                            | 書                                  |   |
| 視而                          | 臧與                            | 9                                  |   |
| 安在即                         | 追戯な                           | 選刑                                 |   |
| 宝<br>功<br>动                 | 府<br>華<br>第                   | 兵<br>論<br>治                        | 3 |
| 1 化                         | 述                             | <b>理學、</b>                         |   |
| 在聖功神化,及發揚正統道家學術             | 《精華簡述,四日道教旨要概述。               | 道藏                                 |   |
| 易揚正                         | 道数                            | 崩                                  | : |
| 統道                          | 育要                            | 與道敎之文凡                             |   |
| 家學                          | (概述                           | 之文                                 | • |
| 術                           | 0                             | 凡                                  |   |

#### 養 性 延 命

思想也

農黃,下迄魏晉,凡有益於養生與身心性命之修養者,匪不搜記 梁陶宏景撰,宋史藝文志著錄。本書鳩集仙經眞人壽考之規,摭錄彭祖老聃長壽之說,上自 

服氣長生辟穀法…………………………………………………………三九 本書從宋道藏中錄出,著錄於張君房雲笈七籤,內分五種:一、服氣療病訣 二、太清存神

凡往聖不傳者今傳之,往聖不露者今露之。

煉氣五時七候決

三、神氣養形說

四、食氣法

五、食氣絕穀法

其中數種宋史藝文志著錄

| 攝        |                                                     | 将      | 天                          |                                                                                                 | 構       |
|----------|-----------------------------------------------------|--------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 養        | 法 遏<br>o 慾                                          | 攝 慧    | 想隱                         | 檢 各 篇                                                                                           | 生       |
| 枕        | 次 性 內 影 之                                           |        | 是法第                        | 萬無明                                                                                             |         |
| 中        | 之<br>熾隆<br>大<br>。<br>。                              | 保命篇    | 四、坐忘 五、神解。 言簡是法為五漸之妙門,謂了一則 | 檢盡萬卷丹經·總不各篇無不精要至極。<br>明嘉善袁 黃坤                                                                   | =       |
| 方        | 最終為日補                                               | 篇,     | 本 書 :                      | · 经 安 妥 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多                                                     | 要::     |
|          | 為保精明                                                | 身      | 立、神 門                      | 不中生                                                                                             | •       |
| •        | 服紫霄法<br>明·取氣                                        | 而      | 解,謂                        | <ul><li>出此玄機,攝生之要盡在此矣</li><li>人道家宗旨,以空洞無涯為元</li><li>人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人人</li></ul> | •       |
| •        | 紫霄法。皆<br>聚精以自育                                      | 2000年  | 了                          | ※ 記書                                                                                            | •       |
| :        | 皆育力                                                 | ~      | 言一簡則                       | 插,稱                                                                                             |         |
| •        | 持身之以補力                                              | •      | 義 漸 灰石                     | 播生之要<br>将了凡先                                                                                    |         |
|          | <ul><li>皆持身之上品,<br/>自育,還精補腦以<br/>煉力以補之,久則</li></ul> |        | 義 版 · 盡妙極                  | 安加先                                                                                             |         |
|          | 品 版 久                                               | •      | 妙 • 循 至                    | 一在此矣<br>一在此矣。·                                                                                  |         |
|          | 品,延年之要 <b>則也</b>                                    | •      | • 第 :                      | • 竅 文                                                                                           |         |
| :        | 之                                                   |        | 指 、                        | , 凡<br>以 三                                                                                      |         |
|          | 則 也 膚 光                                             | •      | 人 五 :                      | 知篇而:                                                                                            | :       |
| :        | · 次澤<br>日 ·                                         |        | 深之路,                       |                                                                                                 |         |
|          | 方 日<br>便 禁                                          |        |                            | 守 為                                                                                             |         |
|          | 。                                                   |        | 開 齋 由 戒                    | 則二                                                                                              |         |
|          | 化 言身 官                                              | •      | 漸                          | 則,以一念二、養氣                                                                                       | :       |
|          | 坐修習                                                 | •      | 斯而頓之門<br>二、安處              | 念<br>氣<br>不                                                                                     |         |
| :        | 次日方便。次化身坐忘法。次胎息深。日禁忌,言宜修習靜觀,以贴                      |        | ·開由漸而頓之門。信定閱、齋戒 二、安處 三、存   | 不守為法則,以一念不起為功夫。一、聚精二、養氣三、存神。                                                                    | •       |
| 六二       | 次 •                                                 | :<br>五 | 信定関 三、存                    | 功存                                                                                              | 四四      |
| <u> </u> | 加 以                                                 | tr.    | 是<br>現 左 五                 | <b>大 岬</b>                                                                                      | <u></u> |

唐孫思邈撰,著錄於宋史藝文志。搜求秘道,略無遺餘。著凡八章爲一卷。

、自愼

旨約 仙 經禁忌 而用 廣 三、仙道忌一敗 • 業少而功多 ,誠養生長壽之秘傳也 四、加道十戒 五、學仙雜忌 下 \ 導引 F. 行氣 八、守一

真 誥 篇 

之秘诀、尋真之階梯 經等各經中之至言,而爲養生長壽之要籍。所載皆導引按摩 至游子曾慥集道樞一百八篇之一,乃撮太素丹景經 ,而修性煉命,尤當以導引去疾爲先務也 ,精景按摩經 • 服 日餐霞之法 3 大智慧經 ・既簡 9 且易 消 庭 經 實祛疾 • Æ

古 仙導引按摩法……………………七七 導引按摩,可以調節筋肉之緩急,助血腋之循環,協氣脈之通暢,而臻心性於冲和之境 可

種 以强精益髓 三、彭祖 0 内分八種秘法:一、太清導引養生經 過導引法 四、王子喬導引法 五、導引雜說 二、寗先生導引養生法 六、導引按摩法 (內附氣功秘法凡三 七 元鑑導引法

八、按摩法 內有數種宋史藝文志著錄。此皆為千聖不傳之秘功。學者任修煉其 種 **。** 卽 可收

却病治病養生長壽之功,極之則亦可爲登眞之基礎 0

修

齡 明武林: 冷謙啓敬著 旨 凡一卷九章,均為却病强身延年益壽秘功 四時調攝 二、起居調

九三

攝 = 延年訣 四 四季却病決  $\overline{H}$ 、長生訣 六、十六段錦 七、八段錦導引法 八、導引

| 攝 |                | 攝         |                          | 養 |                                                 | 至        |                      | 古      |                                  |
|---|----------------|-----------|--------------------------|---|-------------------------------------------------|----------|----------------------|--------|----------------------------------|
| 生 |                | 生         | 性<br>全                   | 生 | 却病                                              | 言        | 得<br>據               | 法養生十三則 | 士 却農 病                           |
| 消 | 宋              |           | 真明                       |   | 益 丕                                             | 總        | 師金                   | 生      | 工、訣                              |
| 息 | 姚稱撰            | 月         | 性全真之微旨,最明大儒華亭陳           | 膚 | 病益壽之方·尤為千<br>不著撰人·其言養                           | 養生       | 傳,復蓋山藏               | ナミ     | 商·均不妨其業<br>九、却病八則                |
| 論 | ) <del>文</del> | <b>\$</b> | · 亭                      | 語 | ), A                                            | 論        | 核版                   | 則      | 不却                               |
| : | •宋史藝文志著錄       | :         |                          | : | <ul><li>尤為千聖養生</li><li>五養生有五</li></ul>          | :        | 以丹書・                 |        | 妨っ病                              |
|   | 文 藝            |           | 上一乘之妙道也機儒著,援道以           |   | <b>局</b>                                        |          | 書 •                  | 幽      | 其 八 業 則                          |
|   | 文              | :         | 乘 著                      | ÷ | 聖生                                              | •        | 。 共                  | :      | 務等                               |
|   | 心芝             | :         | 之<br>妙<br>援              |   | 養 有<br>生 五                                      |          | 加十以三                 |        | 略 月                              |
|   |                |           | 道道                       | : | 理難                                              |          | 闡則                   |        | 略月言                              |
|   | 明              | :         | 也以                       |   | 身,                                              | :        | 發,闡                  | :      | 空 吐 關 納                          |
|   | 春              |           | 也。                       |   | 坦精                                              |          | 確述                   |        | ,導行                              |
|   | 夏和             | :         | 7                        | : | 身之坦蕩大                                           | :        | • 確爲養                | :      | 行 引住 却                           |
|   | 冬冬             | :         | 儒                        | : | 大當道,                                            | :        | 生,                   |        | 坐病                               |
|   | 四季             | :         | 以                        |   | ० म्                                            |          | 長言                   | :      | 臥 延                              |
| : | 春夏秋冬四季十二月之所忌所宜 | :         | 超道                       |   | ムス                                              |          | 確為養生長壽易修易行述精要,言淺義深。行 | :      | 務,略得空閒,行住坐臥,意等。凡言吐納導引却病延壽諸.      |
|   | 1              | :         | 9                        |   | 道                                               |          | 修深                   |        | 到 法                              |
|   | 月之             | •         | 点<br>極                   |   | 曾                                               | :        | 易行行                  |        | 處 ,<br>, 皆                       |
|   | 所              | •         | 簡                        | • | 爲                                               |          | 之而                   |        | • 皆 至                            |
|   | 忌託             |           | 顯                        |   | 養                                               |          | 秘功得                  |        | 可<br>間<br>行<br>至                 |
|   | 宜              | :         | 理                        |   | 之                                               |          | 。其                   |        | 之易                               |
| : | <b>9</b><br>是  | :         | 至                        |   | 大                                               | :        | 法                    | •      | • 又                              |
|   | 取<br>爲         |           | 深                        |   | ↑<br>○                                          |          | 每                    |        | 是顯                               |
|   | 養              |           | о<br>Р <i>Н</i>          | : | 其                                               | :        | 易                    | :      | 修明                               |
|   | 生  フ           |           | 蛭<br>日                   |   | 善養                                              |          | 生<br>弊               | :      | か 無                              |
|   | ,最爲養生之要。       |           | 膚                        | : | 神                                               |          | 0                    | :      | •便可行之•直是修齡之要訣也皆至簡至易又至顯明•無分在官     |
| • | ¢              | •         | न <u>र्का</u><br>ग्राह्म | • | <b>養</b><br>灶                                   | •        | 此太                   |        | <b>設在</b>                        |
| - |                |           | 實                        | : | 之                                               | <u>:</u> | 曲                    |        | 。在                               |
| 四 |                | 三五五       | 融儒以證道,言極簡顯,理至玄深。雖曰膚語,實爲全 |   | 道。     質爲養生之大經。其言養神養性之道,,可以入道,實爲養生之大經。其言養神養性之道, | 一九       | 之秘功。而不得其法,每易生弊。此本由岗一 | 一〇七    | 可行之、直是修齡之要訣也。<br>簡至易又至顯明,無分在官在俗在 |

可與修齡要旨之四時調攝篇 **元東牟邱處機撰** • 言四時之氣應 • 及五臟之盛衰 • 如何增減五味 • 如何呼吸補瀉等法甚詳 ,及黃庭遁甲緣身經之後五臟圖參閱,則攝生之消息與治病之大旨

| 丹        |
|----------|
|          |
| 陽        |
| 真        |
| 75       |
| <u> </u> |
| 語        |
| 錄:       |
| 3%.      |
|          |
| :        |
| :        |
| :        |
| •        |
| :        |
| :        |
|          |
|          |
| •        |
| :        |
| :        |
| :        |
| :        |
| Ξ        |
| :        |
| :        |
|          |
| :        |
| :        |
| :        |
| :        |
| •        |
| :        |
| •        |
| :        |
| :        |
| :        |
| :        |
| :        |
| •        |
|          |
| :        |
| :        |
| :        |
|          |
|          |
| I.       |
| ملت      |
|          |

可得其要領矣。

靈懸子王頤中集 所錄皆馬丹陽眞人訓誘後學之要語,以清靜恬澹爲宗,以力行不退爲旨。

# 語語精當至要,誠養生修眞之正途也。

仙 漸 死生之道,真理盎然。二、養生辯疑訣 籍 、泯慮行氣,自然返老還童。三、下元歌,此篇調下元之訣,實契眞之要,澄心絕想,三元俱 共三篇。一、道生旨、谷神子裴鉶述。詳叙道之根本,精氣神生生之由,五行生制之理 旨 訣 、棲眞子施肩吾述。以虛無恬澹之妙用,爲養生久壽 之鴻 並

## 坐 忘

通

,皆爲道之要決。

入道藏內。凡七篇:一、信敬 唐道士司馬 承植撰 0 唐書藝文志,文獻通考均著錄,又收入內唐書九百二十四卷 二、斷緣 三、收心 四、簡事 五、 眞觀 六、泰定 , 北 七、得 宋時收

養 神 廣 就 仙 相 孔老心傳,不可徒以丹家書視之也。 子中錄出,本篇取宋蘇軾之篡解,誠至道全眞之實籍也。 法則。並戒養過其極 ○立論正大・儒道併揚・爲學仙者之屬室明燈。後附道性、三相、眞相、陰陽五行論等。闡有無 成 生之妙用,尤爲圓通無礙,萬叔不易之勝諦 可 生 陸世忱著,為其舉平生心得以告袁止武者,就正乃謙詞。發揮心學,尤多獨到處。且無不合 Œ. 是書乃廣成子答黃帝至道之問,入於窈冥,達於淵微,為道書中之最精而最古者,原文自莊 莊周著,自莊子內篇中錄出,爲道家養生之正旨。因道爲經,順中爲常,而一以合於自然爲 占吳筠撰,唐書藝文志,文獻通考均著錄,又收入全唐書九百二十六卷,北宋時收入道藏內 子 學 解………………………………………………………………………………………………一八三 ・而以養傷生
・誠爲養生之主也 o

道

循序漸進,誠為修道之階次也。

#### 養

生

晉抱朴子葛洪撰。力言養生宜先除六害及各種禁忌之事;一歸於澄心養神,恬澹自守,以爲 論 ......

玄門太極長生功 

保和全眞之道,與上篇同學者不可不深切參究之書。

先行功外共分神元功、上元功、中元功、下元功等四部功法。簡易平實淺近,爲丹家安樂延年法 原青城派李八百道人傳述,此為文山遯叟再傳本,自其名著道家養生學概要中錄出。本書除

門之秘功也。

# 中國道家學術思想概論

#### 文山逐叟蕭天石

## 壹 道家學術思想旨要

# 一 上承殷周之統•下通萬世之變

概入於道家也 分庭抗體,各成一家言。故司馬談有六家旨要之論。實則除儒家墨家名家而外,除均可 化·即無中國文化。」孔子崛起而後·儒分於道。當戰國之世·百家爭雄·各以一枝而 時代。廣其義而言之,在此以前,可概稱之爲道家文化;故道家者流,恒謂「無道家文 秋戰國迄秦 中國文化,至周而大具規模,故孔子有:「周監於二代,郁郁乎文哉」之言。經春 ・而百家齊鳴・學術思想・臻於鼎盛・可謂爲中國文化之大解放時代 7與黃金

切·故各見其所見而說其所是。故孟子謂:「聖王不作·諸侯放恣 謂:「天下大亂 其所欲焉·以自爲方。」蓋周室不振·王道日微·諸侯各自爲政·學人亦欲各有以干世 自春秋至漢初,學術思想之所以紛起競雄者,以係處於一大動亂時代,人人求治心 ·賢聖不明·道德不一·天下多得一察焉以自好。」「天下之人·各爲 · 處七橫議 。」莊子

徜 道既微 旨。以其「各行一端」,故概失其全,而輕其本。遠不若道家之能「上承千代之統,而 所善。以此馳說,取合諸侯。」以其旨在「取合諸侯」,故重在用,而以匡時救弊爲主 藝文志則就其 以震撼始皇 下通萬世之變」也。故太史公於諸家中極推崇道家爲最高 O 如文帝之好黃老言 此 ,均可概見一斑。蓋黃老術者 所以得百家競立也。秦始皇用李斯言焚書,禁天下藏「詩書百家語」 ・諸侯力政:時君世主,好惡無方 • 可證其盛 |可考者概分為十。其言曰:「諸子十家,其可觀者,九家而已 ,為政以慈儉無為為旨,蓋公之教曹參以清靜治國 。司馬談雖僅序六家,莊子於天下篇有「百家之學」之語 ·即道家學術中「君人南面之術 」 。是以九家之術,籦出並作,各引 端 • 而當漢初 • 道家亦盛行於時 也。 亦即 • 汲黯亦修黃老 o 所謂 百家語而足 。皆起於王 一君學 ,崇其 ・漢書

對策 家以 後秦統 與「帝王學」者是。史稱文景之治,要亦爲「黃老術」有以致之。 後 而道學寖衰矣。前漢書有云:「自武帝初,立魏其武安侯爲相 自漢武帝用董仲舒策,尊儒黜百家,歷代帝王承之,均用以爲佐治之具,於焉儒學 ·雖自武帝尊儒而後,似全爲儒家之勢力所籠罩,實則不然。如東漢及三國之際, 推崇孔氏 一六國以前之學術思想極端自由之空氣,因以亡矣。余曾謂「自漢 武帝尊儒黜百 · 扼殺了百家 · 也扼殺了儒家。故老莊而後無老莊 · 孔孟而後無孔孟。」自歷史 抑黜百家。立學校之官,州郡學茂材孝廉,皆自仲舒發之 • 而隆儒矣 。」自茲以 。及仲舒

道學 流 道家學說 可定一尊而概全者在也 又復潛張 更是祖述老莊 ·又寝佔勢力,而南北朝之玄學·如何晏、王弼、阮籍、嵇康、向秀、郭象之 且佛學又在南北朝與隋唐之際,乘虛而入 1,而又復深遠影響於當時及後世學術者也。同時;自李唐尊老而 • 鼎盛一時 。此在儒學實有不

o

我者希,則我貴」之言;而莊子更有:「萬世之後遇一解者,猶旦暮遇之耳」之嘆也。 則其次焉者矣。詳參深究,實非虛語 (神髓 發揚光大 凡入聖 余嘗謂道家學術,精深浩瀚,無可比極。就其極高明言,則賅百家之長。就其極廣 ,則包衆流之要 • 一而登眞 則清靜無爲而可致於治;用其陰柔 ・繼絕學 ;用之保身 。就其極圓通言 ▶續聖脈 可以明哲遯世而无悶 · 正道統者 · 更有如鳳毛麟角矣!此所以老子有;「知 ·則肆用而無礙 。惜乎後世學人,致力於斯 ·則誅暴撥亂 。就其極玄妙言,則神 至其長短鈎拒之術 而可反之正 ·深入有悟 用之修省 ,縱橫 化 而莫測 者鮮 捭闔之 9 미 o

# 道涵陰陽之要·德兼百家之長

陽之術大詳而衆忌諱,使人拘而多所畏;然其序四時之大順,不可失也。儒者博而寡要 昔太史公論六家旨要 夫陰陽 儒墨名法道德 極推崇道家 ·此務爲治者也。 0 其言曰:「易大傳:天下一致而 直所從言之異路 有省不省耳:嘗 百慮 • 竊觀 同歸 m

此其 之精微 本也 學,實包學各家之所長 古,所論公允至極 物與合;故曰:聖人不朽,時變是守。」太史公去古未遠,博學而於百家之學 而 下之分;不可改矣 勞而少功;是以其事難盡從;然其君臣父子之禮,夫婦長幼之別,不可易也。墨者儉 難遵 道家無爲 所以爲極博大而最精深 無常形 動合無形 ,應物變化 執其本則事自治 ,是以 ·爲平心之論述 其事不可徧 故能爲萬物之情。不爲物先,不爲物後 又曰無不爲 7 贍足萬物 立俗施事 。名家使 • 爲後世學者所公認。此余所以亦嘗稱道家之學 • 誠宇宙之體要 • 百 · 而無其短;且能與時推移,靈活不滯;因應變化 · 故於諸家多所訾讓 • 物自順 循 o 極高 ・無所 其為術也,因陰陽之大順 0 人儉而善失眞 ;然其彊本節用,不可廢也。 法家嚴而 其實易行 • 不宜。指約而易操·事少而功多。 」由 而理亦自 .明而最平易,無所用而不宜也。夫道者 • 其辭難知 然其正名實 在其中矣。太史公去古未遠,猶能 惟於道家則盡譽美之詞 其術以虚無為本 ,采儒墨之善 7 • 不可不察也。道家使 故能爲萬物主 少恩、然其 · 摘名法之要 , • 以因 非無因 。有度無度 此可證道家之 ·萬事萬物之 ・圓通無 循 為用 耳 卓絕千 得盡各家 人精神專 正君臣上 o • 復謂 礙 與時 ; 無 o

古今之道 漢書藝文志序道家旨要有云: 然後知秉要執本、清虚以自守、卑弱以自持 「道家者流 蓋出於史官 , 此君人南面之術,合於堯之克 歷紀成敗 • 存亡、 禍 福

家之冠冕

,而可歷千古不朽者也:

讓 後範圍遞廣,羣相附麗,內容亦愈見龐雜矣 ·易之嫌赚·一謙而四益,此其所長也。」 此則指道家純爲「君人南面之術」也 逐

象等言玄學義理屬之。 | 爲丹鼎派,魏伯陽|而下鍾呂||祖及南北各宗屬之。 | 爲符籙派 張天師以下正一派屬之。一爲占驗派,卜筮等屬之。實則道家學術分類,如此則有狹 近人梁啓超氏論道家學術,曾分之爲四派:一爲玄學正派,何晏、王弼、向秀 郭

## = 道家學術思想,放之則彌綸六合,巻之則退藏於密

派 教與神學一派;變其用爲陰陽,而有陰陽家與天文、律曆、地理學一派;變其用於術數 外丹家之燒煉一派;變其用爲醫道,而有醫藥學一派;變其用爲宗敎,而有張天師之道 門、晨門、接輿 爲縱橫家,而有鬼谷、黃石公等之謀略學一派;變其用爲兵家 派;變其用爲丹道 愼 到 變其用爲治道,而有伊尹、太公、張良、等之經世學一派 嘗試論之,道家之學,肇始於義農,宗祖於黃帝,集成於老子,演而爲彭蒙 ・流而爲關尹 、桀溺等之隱士一派;變其用爲哲理 市有葛、陶、伯陽、鍾、呂、邱、張等之養生學(仙學)一派;及 、莊、列。變其用爲法家,而有商鞅、韓非等之法學一派;變其用 ,而有何、王、向 · 變其用爲遯世,而有石 · 而有孫、吳等之兵學一 、郭等之玄學一 。田駢

爲顯 則國 髓 之影 唐以 無不爲道家 盛 響 神 表裏 • 後 同 消 細察之 畤 9 4 驰 或則 道 為用 迄於宋 , 一
衰
則 就 入物鼎; 有 中 , 9 外儒 國衰」 則 迄 明 以 國 致之 盛 未 傳統歷史文化學術思想言 歷代爲治之高明者 • 偏 與道家精神潛張 驟視之 而內道」,或則「 岩 0 廢 一欺我 苟 O 能 且 · 似 哉 虚 每 ì 9 當朝代 一尊於儒 評 察歷 之時 , 陽儒 無不屬於道家;爲學之博大者,亦無 變革 史動 也 • 爲治者 Ī ・先秦 而陰道」 脈 及 帝 其 王創 9 以前 、衰也 當信吾言之不虛 以 ・凡有成者・無不 儒 業之際 家人物爲多, • • 則 可概入於道家 又莫不爲道家 , 與乎 文治 9 爲學者以 故古哲謂 以道家精神爲神 • 武功昌盛之期 固 Ż 、物式 一無論矣 不深受道家 儒 微與 家 道盛 0 漢

#### 四結語

事旁根 敎 如神 四 故今日 合 o 庫 其 彼教亦不能自別 以 ,符籙人之。 全書 退爲 仙 聲勢反 由 而言 傳 L 小節之研究參求 而 可 總目提要子部道家類曾云:「 服 進 • 宏揚道家學術思想 道教靈異記是也。 知道家學術 有喧賓奪主之勢 餌 o 導引入之。 故申子韓子流爲 北 魏寇謙之等 · 今亦無事於區分 也 原極博大高 房中 a ,正統大義 刑名之學 要其本始 9 9 \_\_\_ 家 與光大道家統緒 又以齋醮入之。世所 • 近 明;惟爲後世附入神奇之術與怪異 。然觀其遺表 後世神 於 ,亦因之黯而不彰矣 9 7 而陰 則 神 仙 主於清靜自 怪之跡 [符經可] 者亦入之。 , 則首應從其大本大根入手 7 源流 傳述 通 多附於道家 於兵 持 鴻 變遷之故 大抵多後附之文 • !清代名學 寶 而 o 其 濟 有 後長 以 書 堅忍之力 尚 道家亦自 , 燒煉 人生之說 之說 人紀曉 入 之。 • 致感 可稽 9 , , 9 非其 ||矜其| 嵐氏 以柔 而 與 不 神 也 張魯立 異 魔雜 本旨 制 可徒 仙 7 0 於 剛 0

效 揚光 則 惟純就 凡 大 而使此絕學 上 • 所 則 學術價 惟 述 有 , 亦均莫不有 9 從先期道家學術 得能昌明於來日 値 言 9 則 其保. 怪異 存 神 思想之整理與闡 奇 與參究之價 , 乙競 以爲國家民族利賴之基也 • 似 値 可 一發入 存 無用深究 平 ·其間 手 7 方 o 9 若就 然因 可收 時 事半功倍與承先啓後之 論 個 國 事 家之歷 9 欲 求 史文 道學之發 化言

## 貳 道家學術源流概述

賜

• 唱

•

泂

先

期

0

## 長生學與方仙道學

萬言 成。淮南之書,爲有史來集體創作之巨著,雜採各家學說,而一以老子爲中心主旨;並 家,併未入於道家之範圍內。道家學術思想雖亦重養生養性與長生久視之方 書劉 不死之法。迄西漢淮南王劉安,效孟嘗君平原君之養士,招致天下奇能異才各方賓客方 者之偏枯。且房中家,雖亦有其養生之術,與不可偏廢之理 房中家者有 未見之淮南枕中鴻寶苑秘 術之士數千人,著內書二十一 以老子道德之學 列子 加加 向 。 ( 見前漢書淮南王傳 )內書卽今坊間流傳之淮南子,外書及中篇 傳載:宣帝復興神 田 卷。序房中之說 不列入神仙家,神仙家列爲方技而 **威王、宣王及燕昭王** 子 別 Š o 観冠子、以下・僅三十七家 該志序道家, 與當時方仙道的方士術 與騶衍之重道延命方二書,獻之於上;言神仙可致,黃金 仙方術之事 則爲八家,計百八十六卷。由此 篇 自黄帝、伊尹 與乎秦始皇、漢武帝,莫不遣人入海求神仙,以求長生 · 外書甚衆 · 又有中篇 ·向曾將其父德·於武帝治淮南獄 , 揉混而爲一 不列入道家,及房中不列入神 九百九十三卷。序神仙之說 、太公、老子、鬻子、文子、 0 八卷,言神仙黄白之術,達二十 此與前漢書藝文志以老子列入 • 然亦與當時之方仙道有別 可證漢初時 時 神 則已亡佚 仙家 關尹子 則 • 所得之世所 , 仙 然不若後 家與房中 , 十家 而另列 0

言養生者 然 歷朝天子,自可無須遠求神仙不死之藥於海上矣。將上述二家及方技與各派之 概入於道家,乃唐開元中修輯道藏書,網羅各宗各派言以後之事也

揭 代道教·類以醮事祀神·符籙治病 籍 黃帝九鼎丹法 道陵爲子房八世孫 著抱朴子內外二篇 0 丹法微傳 至 自從晉魏伯陽援周易作參同契三卷,假卦爻法象,以顯性命眞源 燦若日星 ,復修道於四川之鶴鳴山,煉龍虎大丹,復得新出正一明威之道。遂使後 · 初本大學書生 · 博通五經 內篇專究神仙長生之術,上羅前古 照耀寰宇,便爲萬古丹家,所羣奉爲修煉聖經矣 而大別於神仙家之丹鼎派矣 後悟此無益於年命 下啓百代 o • , 就學長生之道 亦爲丹家必究之要 則 ,演先天易學 始於張道陵 。又晉葛 稚川 , 得 前 o

的年代 間 五卷。今欲宏揚道學•或光大道家養生之微旨 故 **迄唐天寶年間** 相 又稱正統版道藏 · 則較佛教大藏經之纂修早二百餘年 繼纂修 0 ,纂修道藏 現存之影印本道藏 。總計連萬曆間所補輯之續藏,共五百十有二函 統名三洞 · 即北平白雲觀之道藏 又分匹輔十二部,與佛經類似 , 此一集道家學術大成之道藏經 則捨此便無由窺全豹矣 ・其纂修 年代爲明正統 o •  $\mathcal{F}_{1}$ O 惟 千四百八十 • 初刊 歷經朱元

# 二 丹道派之眞人境界與性命双修

長生不可 宙論 謂 見 無限 日月 而不亡者壽 在 9 同光 III 眞人境界 . 使 、人生論 道家之丹道 死 妄詆 故切不可 就 能 毁非 是神 也 籍修 O 0 • 獨與宇宙精神往來」。 其 所 仙 議之也。 方之於當代之「壽命學」,二者小同而大異 長生久視 均極精深玄妙而整嚴博 , 鋉 派 也就是「天人合一」的境界。若深究其哲學思想內 境界;此言其至效。小之可 而 9 以 超 又稱 不亡者 凡 長生 入 顭 者 聖 鼎 • 之說 可長 9 派 7 在能 超 9 其 亦卽 聖 9 最 生 入 擔然獨與神明居 此則最須體認者也 早見於老子。 大 神 9 仙 久其 道派 。不可徒執 .9 超 以 視 神 9 籍修 也 並 入 化 無絲毫宗敎迷信 7 然老子 非 其 鍊 • 以達於 泳生 而延長 , 長生 0 僅云 在能 9 其 相 不 、生命 神 也。 「長 死」之說與皮 距何祇天 之意味 與天地並存」 化 生久 故老 容・ 無方 大之則可 子叉曰 壤 視 則本體論 <u>\_\_</u> 9 之 其根 而已 毛 9 未云 以 眞 粗 本 9 0 淺之 至 忠 與 死 想

内 .養心性 放下 束 養心 丹道派概 亦 與 性 而 一個人之真我完成 爲第 刀 切 , 以 主性命雙修 斬 戒 「入聖登眞 圭 向 0 外馳 旨 待至人慾淨盡 7 0 基於 求 因 其 l...\_\_ ・毫無關連 爲主 大易「 注 0 凡 重 世 旨 內 • 則 俗之所 窮理盡性以至於命」之聖言 養 0 自元 。 有 9 1 外 以 、炁充盈 煉 謂富貴 聖 之不加一分 形體 人眞 (功名利 愐 人為 」, 以 天 理 其 • 碌等 流 最高 無之不滅一分。 「養生 行矣 人生境界 纫 延 而 o 命 卽 來 外在之人慾 貴為 o 爲 其人生 7 帝王 惟有內在 故力 條貫 觀 主 9 9 首 而 注 向 以 重

•

心性修 神修 錬 與 鍊 人格 · 使能充實光輝 昇 華 達到 此一 · 方可與 日月 同光 「天人合一」之境界時 與天地同流 , 方可長生不死而萬古長存 。卽人卽天, 即天 卽 À , o 其精

貴關 須知 神 外在世界 於聖眞之域 即役於生死 念·方能透出生死樊籠 思議於萬 修鍊結果 不會有長生之事 : 不以名利爲念,方能透出名利樊籠;不以情色爲念,方能透出情色樊籠 而 宇宙 Ŀ 「心死則神活 在修鍊中人,其內心世界 7 同 打破名利關 於天地矣 精 有形天地與有形宇宙者 饒 的事 • 神 o 你活八萬叔 一念情色 o 其 o O 正是 待至萬物不入於吾心 要在能「 · 心 o , 此 打破情色關 活則神死 · 即役於情色; 。一念富貴 「上與造物者遊 高曠之人生思想與博大之人生觀 又與通神不死驢豕何異?本此基念以向上修爲 應於物而解於物」與 別有天地,別有宇宙 O • 且 ,卽役於富貴;一念名利,卽役於名利 所可得而窮通之臧否之,甚至是亦非 宜打破生死關 「心虛則神靈 何嘗能自主自在得分毫!且一念長生爲事,便永 · 吾亦無心於萬物時 7 下與外死生、 應於世而超於世」 ·心實則神味 。不以富貴爲念, 絕非世俗人之眼孔 無終始者爲友 • 如不首先認取以 ,則自此 о L\_\_ 心洞然 方能透出富貴獎籠 也。 故此心不但打 о Ц 的一 丹道 他們 ;不以生死爲 ;一念生死 只看到 ,方可望 立 • 透體 其 種天 派中 所可得而 基 地精 一得入 個 破富 轣 則 明 , ,

夫神仙家之所謂長生不死,一爲留形,一 爲留神。無論留形住世,留神住世, 其 所

多 傳 者 書藝文志序·神僊家云:「神僊者流 能物我打成 中,亦有養形之外功法門;而養形之外功中,尤多重養性之內功法門;二者只有先後輕 方法 以能 養生要旨 重之別 性功易傳 • 同生死之域 為事 達於此 重養 非聖人之所以敎也。 亦難得眞傳 0 亦有 加已 其大・ • 簡言之祇在 形 • 命 一片 將 。神仙家之主旨 者 o 修 前 功難傳之語 , • 志於 -7 而無忧惕於心中 人天打成一 則 者稱爲性功 此或爲其晦而 清靜無爲法」者 重在修煉 小者 —「道以養性 」由此 · 爲事其小 惟此乃屬一時方便語,切不可分做 , o • 片, **最重在性命兼養** 修 後者稱爲命 o 不彰之主因 足證神仙家絕非以長生爲 煉法門多端 而入於超凡入聖 , 」 又謂: ヿ 7 所以保性命之真 稱爲性功;修「陰陽栽接法」 ・法以 O 數千 功 延命 歟 年, 0 , 感者專以爲務 前者繼承老子的方法 道法同工,神形交融 要不 ? 丹道派中師門授受之際 道以全神 • 外為內功與外功兩門 超聖 9 而游求於外者也。 專務也明矣!總之, 術以全形」 • 兩截看 則 • 超神 設欺怪迂 者 0 入化之境界 後者採 0 o , 必如是 稱爲 , 因爲養性之內功 0 之文 聊以盪 内 法與術常不 四語。 命功 用 功 神 重 • 方可望 意平心 志於大 彌 ; 道家之 仙 養性 0 故漢 故 以益 家的 有

# 二 歷代對丹道派之有功人物

歷代對丹道派有功人物,除魏伯陽、葛洪而外,(按:葛對後世丹家之影響力遠不

與北派之邱處機、馬丹陽等七真, 逸文,以及以儒道箫修之陳致虚、劉悟元、李道純、朱雲陽、黃元吉、陶素耜、閔一得 杜光庭,其所著述較陶宏景猶有過之。惟真正確定後世神仙丹道一派之基礎,廣開法界 等 當推梁之陶宏景。先生秉淸逸之資,懷絕世之學,具王佐之才,而隱 董德寧,與乎宋本道藏編者之張君房等,均厥功甚偉 門庭鼎盛 以潛修丹道 惟葛將仙道之煉丹服食,與符籙占驗等合而爲一家言,不 西派之李涵虚 無不宗祖之,而此四派則更以呂祖親傳法乳爲聖脈。次如王祖重陽 縣延迄今不絕者,則爲呂祖純陽眞人。後世之北派、南派、 ,闡揚道學爲務;其所著述,對醫學與丹學貢獻尤大。次則爲唐僖宗時之 · 三丰派之張三丰· 伍柳派之五冲虛 南派之張紫陽、白玉蟾等七眞 、柳華陽、女修中之孫不二 無有承先啓後之功 ·東派之陸潛虛 居山林、終身不仕 東派 、劉祖 海蟾 西派 、傅金 、曹 。 )

生而通造化」;「清虛恬澹」, 正紫陽所謂 總之,丹道門中修丹之學,絕非僅以修命延命為能事,主旨尤在修性以赵聖入神 頂後有光猶是幻 ・雲生足下未爲仙」 「無終始而併天地」 ;方爲止矣至矣 也!而要能「和光同塵」 ,「外死

0

# 道藏與新編道藏精華簡述

簡述集道家學術大成之道藏

#### 道藏槪説

無從一 國固有 輕易公院示 則就廣義言之。 產之瑰寶 化之佛藏 庫之書 自棄半壁江 無二致。 便無 週論 如建 我國 類堂奧、即欲得一 グ 化 一 以言中國文化 9 故道藏中所收藏之書,若嚴其封界,亦雜有各家書在內。議者間識其駁雜 代 o ·全無外來學術思想之滲雜也。 , 築家 1 故今之言中國文化, À 亦稱 表 固有文化 部份之指示 儒 5 。先總統 亦 家文化 大蔵 雖多爲萬世不朽 Ş 如雜 無一莫非道家書也。道家者流 經 固有學術思想之大成者 o 如兵家 家 0 門徑,亦無從問津矣 惟後者則以印 道藏之書 。惜乎道家典籍 蔣公高瞻遠矚 ₩. 九流 9 如法家 若捨道家 而僅就儒家 以爲究治之本,則不 雷數典 忘 奇書 、天文 代 然類視爲千古不傳秘典;固步自封 、地理等 度佛學思想爲根源 表道家文化 ·如農家 • 有見及 道家祖述黄老、儒家祖述堯舜 ,數千年來,爲道門中人視同家珍拱璧 9 厥維二書 此 9 7 謂中國文化 無 如 • 凝凝横家 近曾特別鄭重提出 介乎二書之間 莫非出之於道家;夷 7 ·前二者則純爲我民族 爲 , 如陰陽家 四庫 出之道家,捨道家文化 全書 者 • 道 則 9 **,** 究其極旨 爲 ,使世人不但 如醫家 八考史事 爲 家文化爲中 代 表 道 文化 藏 佛 , 如 家文 祖 7 9 .] 匹 燒

#### 二 道藏源流

**迄大中祥符初** 餘卷 神部、洞玄部、太玄部、太平部、太清部、正一部,合爲新錄,上獻後,賜名寶文統錄 徳之等・専事修校・而以可徒王欽若爲總理・以司其成 鈞補晉書藝文志,及魏書釋老志等,均代有增益。迄隋書經籍志所載,則已有三百七十 增,侯 九百 七部,一二一六卷之多。唐開元中,廣搜彙集,删繁去蕪 卷,是爲有名之雲笈七籤也。迄崇寧間 已達三七四四卷矣。道家書之稱藏 校勘異同 共凡四三五 九十三卷 考道家經 經徐鋐等校讎之後 康 纂次 鏤刻 、姚振宗、曾樸三家所補後漢書藝文志及考證 · 銓次成藏 九卷。嗣後張君房復奉旨整修 典 真宗命樞密學士戚編,翰林學士陳堯佐 。其神僊之說 見於漢書藝文志者,自黃帝 名曰萬壽道藏 · 都四六五卷 · 題曰 (•去其 則僅十家,二百有五卷。房中七家,百八十六卷。 重 ,得三七三七卷 總五 • 亦自此 四〇函 重校道藏 大宋天宮寶藏 ,編得所降到海內各州道藏眞本 :、伊尹 始 五四八一卷。全藏升版始此 。據文獻通考所載·宋時一度增至七千 其大綱分爲三洞 、太公、老子以下,僅三十七家 · 增至 。依舊日體例 及道士冲素大師與朱益謙 ,錢大昕補續漢書藝文志, 君房復摘其精要 列其書爲藏 五三八七卷 利補洞眞部 • 四輔 日日三洞瓊綱 政和間 · 品祥科格 ,得百二十 + o 迄元代 逐後號 再詔 丁國 類。 馮 洞洞

少殘闕 **不翅青** 本• 此即 本也。 間學者多從之作考據 天字 以紀其事。 亦爲 披 每梵本 至英字 復相 今日碩 一雲子宋德方於平陽府所刻之道 梁啓超 9 琅玕 惟今已失傳矣!道藏 明正 北平白雲觀庋藏 · 曾由王廷弼君 繼 一者是 果僅 明藏 統 纂修 0 張謇 葉 萬 版 存之正 除 曆增輯續藏爲杜字至纓字)賚賜 ,共五 o 9 迄民 併爲 0 • 以上二刻外 以其 黄炎培等十 工作 1出資 統道 有梵筴本道藏全部 初 占 頁 • 不但優於坊間 十有二函 片言隻字, 徐東 藏 所收各古子書 · 廣借諸山之經 · 雇士恭繕欽本 , 命 也。 又有天啓 教育 餘 海 上海白雲觀 先生任總 藏 人 **,** 五 總長 經 0 流行本 梵 視同 四 ,復達七千八百餘卷之多。至大明正 傅 每半頁 ,雖刻於明 丙寅新刻袖珍本 八 統 稀 沅 五卷。採用 世絕響 叔總理 時 , 且 1 亦有 , 借 一藏 五行 亦 北京 其 : IE 道藏全部 較優於四庫全書中 ·安奉白雲觀 ·翰林許彬 • 而 事 千字文編號 每行十七字 白 所 大半實根於宋元舊鐫 • • 以修 謂 則自此始 雲觀道藏 而 皆藏書家罕有之秘籍 發起 9 迄同 周 補之,乃得稱爲完 秦載 者 , 治間 , (正 0 • 在道光間已有 卽 籍 此爲道藏 縮 所收之各子書版 爲名學 爲 資 統 9 (考訂 始 石 統 所 和者 印 修 • 曾 • 清乾 六 補 萬 7 貴之 康 開 彌足 壁 勒 曆間 , 爲

#### 三道藏内容

概要

;其書之富

•

由斯

可

概見一

般矣

o

部分為 道藏 身心 例 以 本行 19 以 如含景五帝之象 旣生之後 (莊嚴) 拿 難能致益 上十二類 聖 所 文部 性命修 所 中 現 何 戒 往行 <del>+</del> 神聖也。八曰方法:如存三守一 以 之洞 存 以 所陳五 顧 防恶止過 律 道 · 即須扶養 · 故次二日神符 太太 類 類 養之例 功通 藏 眞 史蹟之例 故次三日玉訣:如河上公註釋道德解金書之例 • 崇 一帝之示形之例 部 平 總 凡係元始天尊所流演者 ٥ (功表 威 目 神 部 日本文 圖局 爲 也。 儀 • 5 , (德也 類 所以 丽 共分三洞 大乘 太清部 九日 所 上趨於聖眞之域 三一之形之例 \* \籍道術 方法 以 :如三元八會之書 上法 0 [衆術 十二日 追 ;所以 • 類 Œ 往 9 • 四 乃九聖之道 示 以 :如修道 • 表奏 (顯聖功 衆 部 輔 來 超凡入聖 術類 ;所以助 :如龍章鳳篆之文 , 7 o 、十二類 各繫於其類 十二類爲本文類 • 也。 垂 制 如 範 也 、煉丹、 • 魂拘 七日 記 六齊啓頭 式 , ,超聖登眞 0 爲 長行緣起之說 於來茲 六 悟 傳 。三洞爲洞 威 魄 類 曰戒律: 無 解 儀 化神 也 上法 、讚頌 ,策役鬼神 0 (2)道藏中之洞 也 0 、三會請 、隱景 五门 王元 也。 如齋法典式 ・靈跡符書之字之例 0 • 神 真部 + 類 如 十日 防 讚 **;**釋其理事也。 始天尊所 符 表 乃經之異稱 日 謁 正六 錄 類 • • • 之例 陰 祈 奏類 洞玄部 讚頌 如 記傳 、玉訣類 文部 情七 禱 陽術數 • 請 雨 生 出 0 如老 一神章 所 睗 經軌 慾 茲再詳言之 如 • , • 洞 爲 以 號 九 • 4 • 四日 藥餌 生法 靈圖 中乘 濟 十惡萬 表 天 儀 神部 子道君本業 涧 所述三君之 o 惟 申 灰 之例 眞 之本 中法 導養 度顯之 靈圖 經 不諳 類 0 邪之 四 府 o 所 (1)也 所 其 練 0

洞 君 部 流 乃九眞 同 說 玄教主;三洞合爲三十六部 演 o 經 太 (3)0 (之道 淸 其 十二部 道 部 船 藏 亦有 輔 中 • 號洞 之洞 洞 , 爲洞 十二 神 部 玄 神 真教主 類 部 經 • 正 9 9 爲三 分法 爲 9 部 小 界醫 **曾經** 靈 與 乘 則 洞 寶 通 <u>/</u>[\ 王太上 君 貫 眞 法 0 說經 部 以上 9 乃 同 道 洞 九 十二部 0 **:輔之部** (4)君 仙 几 所 之道 • 爲洞 輔 流 者 演 • 9 號洞 總 o • 太 玄教主:神 成 其 部 玄部 七部 神 亦 經 輔洞 有 0 9 十二 (5)爲 真部 寶君說經十二部 三洞 + 類 方 經 道 • 9 太平 分法 文 師 太 7 陥 叉 上老 與 洞 謂 輛 涧 君 眞 , 所

三種 王之學 平部 洞 現存道 爲四三八 屬 於 三十六 性 合爲職 命 、哲學 收書爲六六 復査全部道 雙了」 洞玄部 藏 9經 其 種 收 存書 命 玄學 事 。三涧 爲 <u>+</u> 也 功 7 種 共 藏 則 主 類 0 若此 共 几 類 重 神 收 • , 9 太清 共 吾 達一 其 學 輔總計爲 | 四二 | 種 9 、收書 計 人身心 則 性 , 小矣 功 四七三種 亢 收 及丹道 部收書爲 八三 書爲三 總 則 凡一 性命 ! 在 世 種 以 派 千四四  $\bigcirc$ 人對此頗多誤會 內 與道 • 凡五千 0 在 四  $\bigcirc$ 其 之 道 種 教者 種 次 百 煉 七十三 0 四輔 • · 正 復加 四百 洞 養 居 ----神 貫 所 多數 \_\_\_ , 大 種 收書 與 通 八 部收書爲二三八 部 現代 、明萬一 + 儒 + O o , -五卷矣 間 製計 佛 丹道派之養 其 類 之科學 曆續道藏 中 其對全 」二家之上 洞 9 計 太 眞 0 夷 藏 原 船 收書爲三六 玄部收書爲 種 丹道 理 經正一 十二 生 考其所收各書性質 理論 無 乘 0 \_\_\_\_ 類 派 不 要 以 旨 書 吻 部收書 Ŀ 7 9 計 一 合 四 以 \_\_\_\_ 之瓊 輔 種 收 亦即 非 五 書 共 性 0 爲 簡 徒 命 收 種 內 以 種 聖 雙修 書 以 • 以 太 •

蓋亦道 玄言真脈 解 一聽塗說 本 尤多世所罕覯 有 人云亦云之倫耳 無參究 ?有 。故乾嘉學子 無流覽否?有眞實修爲否?內 0 至其 所收 7 視同拱璧・正所謂 除周 秦諸子書 容究竟如何?則 9 半屬宋刻外 :「隻義單解 9 金 瞠 7 珍侔 目 兀 專 無 屋鳳 **集及不** 以 對

切 收 種• 子、文子、庚桑子 秘笈,丹學中之玄珠密語,聖義真詮,及各種珍本,未傳諸世之道經典籍 疏 次之;餘如鬼谷子 文集, · 易經解· 坊間 獨 以老子道德經解本為最多,達一百零一 至於玄理眞詮,闡發精微,深宏大道 具 特識 亦鮮 地誌……則尤不少。其 本十一 特解 流傳。故多有爲歷代名學人所罕見之上上佳作 者 種 • 、鬻子……等諸子書之解本,均各不少。 孫子、公孫龍子、尹文子 7 · 周易參同契解本十種 惜乎 **湮滅而** 八中解本 不彰 · 致不爲世 · 以及晋宋以前之佚書 · 隋唐金元 為儒佛兩家註釋所未逮者亦復不少。其中註 種 及黃帝內經以下之醫書凡 、子華子、墨子、 ·次爲莊子,達十五種;列子、抱朴子又 |人所知 7 良可 次如黃帝陰符經解本達二十 。能涵蓋一 浩 韓非子 嘆 切而又能超越一 三十餘種 • 准 明 ・四庫 南子 五代之道家 既未 、鷃冠 甄

色,京卡亦頗文章嫺。 故 沿船 胡 迄正 孟紳 讀全 • 峩峩 一藏竟 刺取子史雜家類 七略 推崇備極 ·紛排籤 0 盛讚譽其 說宗彼敎苦難 ・廁諸黃老祠旁牽・篇章約略學其要 、博大精深 信 , 古書 0 且 爲長詩以 時或參其 間 頌 述其 O 杜 鎬 內 ・陳晁舊 老儒 容 I 潤

全 如?豈可任令其湮滅絕傳也哉!總之,道藏一 溯永樂,如窺書目儲文淵。迄今又閱三百載,世無宋槧惟明刋。」讀此當知其價值爲何 在中國文化上,實有其絕大之價值與貢獻 南華秋水尤 0 代有 沿 明初去宋尚未遠·文教遠被東南偏。初鋟昉自正統代·下逮萬曆重雕鐫 。孔師柱下闡 述 精研 周 佼尹喜枝而駢 。醫經況復富充棟,岐雷炮炙傳 奥旨 ,漢學河上遺眞詮 0 參同契衍伯陽訣 · 而其有保存流傳與宏揚參究之必要也 。飛鉗鬼谷託呂望 書,揚玄風而闡眞源 倉扁 鴻 烈解證准南 。寥寥足本 冲虛擲列齊辛研 在天壤 篇 弘聖脈 o 就中郭 , 得斯笈幸搜羅 象本 Īij 。如披大典 垂道 宋 更生 產

# 基於學術立場而選刊之新編道藏精華

# 一 新編道藏精華槪説

即知 養 其確 ,大可以正百代之人心,切不可徒以養生書目之。其以長生爲說者 我 國 聖 具有 道 則尤為注 藏書 一,中賢 獨特之宇宙 7 可以之明德修身 重 在世 0 內養與 界學術 哲學 外修 領域 、人生哲學 中 理論: ,下賢可以之養生盡年。 · 實爲獨標一 與工夫 、道德哲學與宗教 ,圓全週至 幟之稀世 極其 哲學 典籍 7 闻 功也 無 , 9 偏置 對個 凡 稍加深究之學者 7 小可 之弊 ,在欲因世人好 人身心性命道 以端 0 上 賢 一時之 П 德 以

**令其散佚湮滅** 道家學術 少世界學術名著性之巨著 類皆哲理幽 生惡死之心 致光芒全飲 整理與選印 [- 駁雜] 0 明版本 惟爲 5 汽不純者 人方與財力所限 保存民族文化 玄 , , 則尤爲名 而藉之以 ,爱秉整理文化遺產之旨意,特以全力廣爲搜集,幷爲精嚴之審訂 使世人望而却步,不敢作深入之研究與探討矣 9 ,删繁去蕪 陳義高 • 亦復 貴 遠 誘掖其由茲進於徳入於道 矛少 遺產 在哲學上玄學上文學上俱爲天壤間稀世之絕響 ・取精樹華・分集出 • 0 刨 道大知希 4 搜集進易 以 • 。所選刋各書中 所判 屬於純宗教性者亦多 行之多種清版 致教化 大海遺珠 版 所及, , 多爲海內外絕版 命名目 ·而上登於聖真之域 本道書而 ·當所難免矣 0 遠遜儒佛二家之影響 由於卷帙之浩瀚與對 道藏精華。旨在藉以發揚我 言 。年來有見及此 9 ! 孤 亦類爲 本珍籍 o 惟 俱是· 以是項 O • 0 實則 同 其書之珍秘 而 時 · 又不忍 以北 人間未見 典籍 其 、校勘 • 道 或

## 一 新編追藏精華源流

代學 房 道藏輯要之編行 奉旨整修道藏 史上 重 就 輕者 開道藏精華之前 9 收書遠較雲笈七籤爲多 全 9 類皆以爲參究之本 經 竣後 • 撮其 例者,厥爲宋之雲笈七籤,共百二十卷 (精要 0 此爲自道藏 成 Ħ. 。所選以宗教色彩與 亦較富學術性色彩 中選錄其精華 (丹鼎派 0 以行世 其後守一子復感道藏 ·爲大宋尚書張 色彩 之始 較 重 迄後 然

華 選之道統大成 治繁 並 搜 海古 ç 世 害中 集 亦不數數觀 , ·關於玄學最 惟收書不多耳 ,即道藏目錄與道藏輯要目錄 具精義者 o 連同 1.最近自由出版社在臺所刋行之道藏精華 9 選刋爲道藏精華錄 ,亦不易見 占 種 O 0 特 此 外尚 採 汽輯道藏· 有 螢 9 併 蟾 中之精 子  $\Pi$ 編

## 三 新編道藏精華内容

五大精本道藏經矣

o

即本書 範圍 深 標準 金蓋山 大簡 正 餘卷之明正紡道藏爲主體外,幷 籍 ç 而 淺 藏 道 C 5 所錄 實則 上 者能識 藏精華在此係指避叟選刋本而言 極爲整嚴 所判行龍 Ž 幷旁及 宋元而後 之各 本書 其 其淺 統以 種太 所 審 明清兩代 門派之續道藏 選 , <u>\_</u> 訂校 工夫爲事 刋大易 然要以 多已盡變漢晉相傳神仙之說 秘旨 、與民 勘 基於學 • • ç 南北 尤為. 黄 或 9 \_ 本書當時 如導引按摩呼吸吐 老莊列 以來未收 軸以明萬 玄宗 精密 術性立 關尹及 • ・東西 o 其 其取材範圍 場爲主旨 入藏之道家著 亦僅
判行
一
百部 曆刋之續道藏 中 丹道 其 雕 他道 上乘 兩等小乘 0 ·揉合儒釋而 7 與乎各派道 家諸子 綜 • • 中乘 述 觀 較上述四書遠爲廣大, 敦煌卷子中之道藏 其 0 **HIII** 小術 N , ·及雲笈七籤與道 • 原 容 繁 **小** 之。 與 乘 脈之言 去蕪 • 9 不過百 後世 俱 驟 視 備 9 所謂 之 取精 故本書所選錄各 9 9 無 俾深 9 焉 不 似 佚 仙 摭 耳 盡 者能 書 除以 柳 華 多爲養 藏 ! 本 分途 超 輯 9 0 清 £ 選 識 來 生 刋 初 生 其 o

子誤入 歧途耳! 家言,類皆爲上乘上法,全本大易參同而言內丹·煉養陰陽,溷合元氣 外交養 黄白元素等邪 就其派之近於正者留其迹 ,以期超凡 術 入聖 • 房中採補等淫書 • 神化登眞爲最高意旨。至若服食胎息等小道 ,以示一般 ,或則删而削之,或則擧而闢之, 9 且無不於卷首撰文以闢其謬誤 9 金石符咒等旁門 偶有間 • 性命雙修 ,以免後之學 存其脈者 **,** 內

### 四 三家合參合修

以及 陸潛虛 復命 佛、禪宗」之上乘要義 之著述,尤爲顯著之代表。大抵敎人修道,要以清靜無爲 養之準則: 易參同之旨 禪道雙修」 西派之李涵虚 以及游心於澹,合氣於漠,不以功名富貴是非好惡等外物,而內傷其生爲 本書所錄各派正統丹道學術,已全脫原始道家與小乘仙術之窠臼 9 則爲正宗雙修派之祖 之要著。揆其旨意 微妙玄通 中參陰陽造化之機 9 乾嘉間之朱雲陽、劉悟元 7 廣大悉備。 黄通會歸而透出之。故多爲「儒道合參」 7 其法同於密宗無上瑜伽雙身修法之欲樂大定 要在注重「儒釋道三家合參合修 旁融禪佛之理 - 以言爐鼎丹藥之道 如邱處機 、馬丹陽 ,其說理修煉 、張紫陽 ・絕貪去欲・返樸還淳 , 亦無不皆然 、白紫清等北 9 使全書無不上合大 • 而能 融會 · 用爲 仙 0 佛 七祖 合參 至於東派之 ,而其術則 心性道德交 主旨 ·歸根 南五 信儒 祖 o

等人之著述 又過之。至若 凡所選錄者,無不爲道學之巨擘,而久爲學林之所重者。且復可以補儒 ·陶隱居、陳虛白、李淸菴、張三丰 ( 非張三峯 ) 黃元吉、宋常星 孫 汝忠

#### 結語

之所不及也!

終宮 辯化 之功 始·此爲第三期 增至五二八七卷 王欽若等之奉敕校讎 顏曰大金玄都寶藏。迨元宋德方,復遵其師邱長春遺意 以字內太平 孟 胡經 法師 以藏 ,共四五六五卷 査 增爲七千八百餘 道藏經籍之繤集・約可分爲五期・自漢書藝文志始見著錄起・中經葛洪、陸修靜 名書止 眞 陶 弘景、阮孝緒 9 領旨 復又頒旨重輯全藏, 。迄金章宗時 • 為第一期。自三七四四卷之唐道藏起 都五百四十函 焚毁道經 9 · 張君房之繼續整修 此爲第二期。 卷, 仍名玄 、王延、尹文操等之陸續增訂 ,以經版闕佚 9 重耀黃巢 弁鏤版 都寶藏 自此 由正統十年至萬曆三十五年止 流傳・名曰萬壽道藏 至宋徽宗崇寧中 五季之浩叔 7 成大宋天宮寶藏 此爲第四期 命孫明道蒐訪遺經補綴 7 毁佚不全 0 中經宋太宗、真宗時 復因 · 詔搜道家遺書 ,廣求佚書 至唐開元所纂輯之三洞 • [憲宗、 依千字文敍列 9 全藏雕版行世 泛 全功方始告竣 世祖 大明正 • ·增至六 巡 兩 , 統 載 專 朝 函 四五 人校定 雕 目 • , 9 槧校 萬 幷 徐 佛 , 自 層間 始天 道  $\overline{f}_1$ 鉉 瓊 綱

秘典者 道家文化之保存與發揚,或不無略有微功於萬一,要亦 借鈔補足 寅新 真詮就湮 神修養之哲學、玄學、道學古籍,更鮮有顧及之者矣!道藏精華之景行 以千字文為函次,由天字至纓字,都五百十二函,五四八五卷,鏤版行世。別有天啓丙 刊袖珍本 · 厥惟正統道藏矣!此爲第五期。迄乎清代間有補綴各觀藏經缺失之學 大道淪亡,有以致之也 無事整修。民 則爲人間秘笈,見者極寡,久已失傳 國以來 9 世亂頻仍, 再加歐風 · 今日之得能使世人重究 東漸 |遠懷神契・近閔頹波||•藉免 科學勢囂 對此 ·對於我國固 此數千年 · 然類爲 專事於精

中華民國七十二年一月文山遯叟增訂於文山精舍

## 道教旨要概述

### 文山遯叟蕭天石

錄一派 學理別之,則得四宗:曰經教宗,玄學賅焉;曰性命宗,丹道賅焉 經,夏禹受洛書,迄老子而集其大成。老子承先啓後,默運神智 爲二元,復從二元化育萬物,而生生不息。上古之時,伏義受圖 文,金簡玉章之誥,神符秘咒之書,靈文眞訣之典,要皆承天宣化,廣大悉備;利 焉:-日陰陽宗 不朽聖典 淨化人生、聖化世界為究極目的。原夫大道,肇自無極無始 世之變,總以尊道貴德、利物濟羣為無上綱宗,以和同天人、與虛準一爲全真境界 之妙理,因陰陽之大順,無爲而無不爲,無生而無不生,無有而 就其最高 道 浩瀚難 |教爲中國固有宗教,旨在奉天行道,以道立教,以教化人; 上承千代之統 · 遂與遠肇聖脈之積善派、經典派、丹鼎派 。迄漢張道陵 門言 窮 ,術數 則通造化之奥;就其極廣大言,則包衆流之長 玄妙莫測 下販馬 ·祖述老子、憲章列聖、齋醮章符·教傳五斗、 。自唐纂修道藏,迄宋、元、明 ,誠道家文化之大藏 ·亦道教經典之寶庫 、占驗派、併峙而爲五大道派 、清 垂象於太極太一,由一分 續 無不有 · 而作道德經 · 本自然 ,蘊義精博 • 黄帝受符 • 高辛受天 輯不絕。三洞四輔 ;曰經世宗,治平賅 學凡三元八 由正 無用而 ・實爲萬 道而 ・下通萬 。若 無不用 開符 , 以 古

世,而致用無窮也。茲特將五派旨要,簡述於後:

羣倫 立千三百善;欲修地仙,須立三百善。」此不但爲修仙道之首務,且亦爲入聖門之坦途 萬物,昭因果於隱微。行善不輟,天道佑之,災禍遠之,故古眞有言:「欲修天仙 是道則進 唯人自召」。為善為惡,報應昭昭, 小則招毁受刑;苟能積善累功 ,自羲黄而 人之善,濟人之急 積 , 共明「天道至善·悖天不祥」之至理·而相率樂於爲善。太上曰:「 善派 7 非道則退:不作神天 下,莫不以此是崇也 **積善派之主旨,在抱仁行義** ,解人之危。人之有禍,若己有之;人之有罪 , 大則增福添壽 不愧屋漏;虧己以待人 如影隨形 ,由一己之積功累德 小則免禍 ,絲毫不爽 , 無形 。凡人爲恶, 捨己以爲人。 以濟世度人,進而感格 0 爲善之要 · 若己予之: 被慈懷於 大則 惯 唯道是從 禍福 奪紀 人之惡 無門 減算 須 樂 •

自化 經天緯地,下可濟世救人矣。事誦拜者 脱身心內外之罪 之本原, 念念在經;莊嚴肅穆,息息在神 經典派 ,不期成而自成。至其極也,豁然超曠,通體解脫,而上臻凊虚太和之境矣 察宇宙之秘奧,探三元之妙理 經典派之主旨 0 事參究者 , 在從參玄究典 統攝三洞 。功圓果熟,自可神人交感 ,了無多門,總以虔誠篤信爲無上功行。 , • 弘道德之聖脈。一經澈悟 旁及百門 • 以了悟修合天人之理;從誦經拜懺 o 考訂纂輯 · 註 詮 闡 發 ·物我渾然·不期化 7 則返樸歸眞 • 厥 在推 **清心**淨 , 以解 上

淸 元 融 絕貧 兼 氣 相 靜單修 百家於 胐 地元 以永 意 法欲 命之學 依 抍 • 與 剘 性 精 其 靈 命 派 人元 貫 淨慮 與陰陽雙修二宗 氣 命 雙修爲特 (神之修 學 其 (會三敎於 o 丹鼎派之主旨 (為道 凡陰 存眞 而 萬 以 一般丹法 陽 神 標方法 煉爲下手工夫 也 7 光普 以 二元 五 • 微 行 頣 照 妙 其 9 • 0 0 , ; 綜其 鼎 心 以羽 總 而 玄通 在 • 以 爐 直 以 0 此為 (竅要 以潁 超物外 火藥 清虛 。或 化 超凡入聖、超 , 廣 登 脱縛 無 \缓儒 大 湛 厥在全眞 • 眞 Ë 河洛 悉備 寂 • 7 一妙覺至 律自解 以 與 人道, , 桂 恬 妙 虚 0 其爲 其 澹無 爻 一合一爲究極境界 聖入神 神 眞不二之道 或冶佛於玄 0 , 9 萬千 復又動合 無 辭 爲 o 性 極 也 、超 9 門派 以適 太 以 · 玄珠密語 命立 極 神入化爲三大 也 其 無形爲最高旨趣 9 ,或涉禪宗 , 究其正 性 要皆丹法之 0 9 命 故丹鼎之學 0 以 鍊 9 統旨 養 妙用無 性 陰 、綱宗 神 ,或合 妙用 陽 9 相 窮 9 0 o 無論 實即 要不離 古 術數 離 0 9 大 而 則 秘 精 以 身 德

通之學 知之。 虔敬 濟 符築派 幽 隋 一十官 。符籙 書載 如 乃道教 穢 再 有 符籙派之主旨 解罪 符 能律己自 素書記諸天曹官屬佐吏之名 切諸 籙 秘文 + 拜 神 七 章 修 , 部 9 符者 皆有 步 百 9 9 爲 斗 在 統攝 |善積: **語符錄** 卷 , , 屈 煉 曲 度 德 魏 0 至化 以感通 ,虔祈 作 存 書記張 **篆籀** 思 金銷玉 神天 亦 神 陵 及星雷之文 乃上書通神之路 佑 著作 其 重 9 驗諸 要法門 卽 道書 行符勑水 則上 ·爲通 事物 邀天 傳天 0 考符 9 、官章 相 奇方妙術 神 而 0 信道 爲 天 之字 築之術 7 而 本千 者 步 人感應 9 入 人不之識 有 9 萬等千 聖城 佩用 由 正 • 符 神 0 籙 入 三元 • 而 互

•

9

開 開 基 筆書符之時 0 心不 更在 屎 動 貫 • ,首宜 天 天地可格之旨 神下, 一淨心寂念 無思 無慮 。至崇尙道德 9 虔敬 9 而 輔 筆 祇 揮成 、從此 9 , 斯符 心不動神不動處下一 便 仍 癜 列爲首功 0 要亦爲 精 • 點 誠 非徒恃法 所至 7 即所 9 金 謂 裥 也 石 混 爲 沌

占驗派

占驗

派之主旨

・在深觀陰陽消息

•

 盈 虚

遞

壇

9

人事因

果

7

 $\mathcal{F}_{\mathbf{L}}$ 

行

術數

•

而

察

策封炎 端在 以抗 之學 微 0 知著 故周官即有 卜天災 勉人「領悟作善降群 源於理 9 徵 域憑筮 人禍 象 知 數 **卜**人占人之設 來 龜 2 9 吉区 仍 0 ç 將與 或參 其 預 恪答 ト吉  $\overline{\lambda}$  $\mathcal{F}_{L}$ 5 作悪降殃」之理 德 事 。後代相繼彷行 9 相終始 凶 **國運盛衰** 9 或究 禍 福 、堪輿 9 • 終始 可預 , 個 T 或 變化 1 , 人休咎者 9 直至明清而 研 從而爲善戒惡, 也 遁 9 o 符應 甲 9 7 皆占驗派之所賅 或窮六 如 不廢 響 O 隨時省惕 或 £ 。今雖科學昌明 觀 , 與 星相 夫 識 0 9 9 或鑑 蓋 錄 以 預 趣吉 昌 亦 綽 陰 然占 陽 避凶 澗 9 凡 福 驗 或 所 也

之將絕 逞 空靈 漏 中華民國七十二年一月文山遯叟蕭天石於文山精舍 乖 舌 總 訛 5 之 禮 ç 沅 勢所 故不揣 物 9 夫 中 不 人道 國道 難免 遺 謭陋 9 敎 綱 • 敬希 無 維 9 ,本其肫誠 萬類 可言說 順天濟 海內外賢達 5 肆 人 9 甪 9 9 聊貢 落詮 貫通萬 無 窮 ᇤ 解 , 吾 道 先 進 5 晶 語其 事 7 卽乖 0 冀爲弘道濟世之一助 玄妙 而道家之學 玄旨 ,有以匡正 9 o 實難究極 惟 以近 9 閎 ,並進而敎之是幸 懔邪說之囂張 通 o 天石 淹 愽 o 惟 自 9 浩瀚 以匆匆捉筆 顧 愚 庸 精 9 遠 微 悲 0 寧 • 神 敢 超 契 掛 妄 曠

颁

弘

撰

能 是好 及魏 如恣意以 遊 阗 侈 晉 事 氣 ď 英奇。 之際、 虚 含 之 惠 耽 静、 靈、 志在 擊 也 但 息 惟 有 余 色。役 慮 益 贇 因 爲 無 於 育。 智 爲。貴。 正 誉 觀 而 或 候 生、 微 圖 元 鳩 所 富 暇 氣 乃 貫 集 貴得 者、 M M 於 仙 蓋 復 子 担 經 披 貴 於 喪 後。 眞 於 霓 築 後 人 時 養生 於 生。 毊 患。 潰 諸本 送之 懷 引 生 要 抱 於 者 規 躁 先 集 闲 神 其 皆 戚 撓 室。 之 本。 採 未 記 集 摄 摭 錄、 部包 形 乃 養 4 彭 削 者 自 無 略 祖 彦 遺。 虧 鰰 取 李 張 兼 之 不 聃 具。 要 湛 拘 餌 法、 長 良 神 道 禮 林 度。 删 魪 樂 大 之 棄 飲 之 則 用 術。 繁 徒。 百 食 則 蕪、 翟 E 無 年 竭 自 類 形 45 節。 耆 壽是 聚 農 议 如 大 货 篇 勞 斯 Ш 常 題、 已 Ż 之 則 號 輩。 來 流、 分也 略。 咸 寧

性 延 命 錄。 縣 豧 助 於 有 緣、 冀 愚 以 濟 物 耳。

從地六通藍殿能 訷 從往來也。 綿綿 若在地之元氣所。其鬼曰魄、她者雖然於真為玄也。地食人體係、則五神去矣。是訓練精、脾嚴志。五藏是訓練精、脾嚴志。五藏是訓練精、脾嚴志。五藏是訓練精、脾嚴志。五藏是訓練精、脾嚴志。五藏 經 放 H 負 食薬 穀 者 智慧 聰 明。 食 石 者 肥 澤 不 老。 五謂 石也o食 芝 者 延 华 死。 氣 地 能

之以也 **外之** 兵 之 道 老 朅 化 忍 君 興 故 虚消 妙 甚 衰。 類。 道 形 眞 相 वि 守。經 息 神 本 畏 巨人 皆 生 也 與 生 通 奥 大 嚴 形 精、 於天 有 常 道 離、 精 君 之生、 失道、 死 經 相 平 生 地、 者 於 保。 F 動 生 應 或 神 黄 非 君 不 之 之 於萬 ボ 老 疑 道 指 俱。 徒 死 遂 經 以 失 歸 大人人常去生非生去 異類陰陽通氣。 和之於 地、 + 뤂, 象 精 玄 亦 有 施、禾 飛 始 游 八常去生 鳥 同 心 大 能 起 於 入 道 於 海 虚 興 非生去 徒 施化與 爲 無 辩。 天 十三之死 蛤、 外。 合 而 德。 終 志 有 於始和之於 人。 受 於 隨 萬 情者不務 不 不被 矣。又 死地也O 物 故 氣 微 季 與 表。 不在性動也。 不在性動也。 登生 神 無 不生 於 妙。 秋 班子曰 甲 倏 駒c 委 陰 化、 兵兕無 心勞形 智之所 者 陽。 慮 陽 故 人 終靜神 吾生也有 道 愼 能 於 之 載 何故。 不安跌。 氣。 勿 達 施 彩 無 與 失道。 生之情 所 化、 以 以 養生之方也 無 道 魄 滅 欲。 投其 **※奈何。** 有 氣 形 [ü] 於 醅 想生之道也 身一 其 涯、 爲道 涯 式。 捐 神 化 天 不謂 東各有涯 水生之厚 死地者、不妄嗅、日不妄言、手不 角、 者 妄九 随 者、 消 玄 地 於 是向 嗅察 虎 者候 不務 是O提供日、1 無涯 苍 禾 無 轉 無 列子 爲 日 वि 殆已。 勿 以 長 故 旗 神 生 也之 新 名 松 杉 乏所 捁 施 胎 於 能 削 生。 其 而 1 逐 以 化 日邦象 硬 爪、 無 精

乳食 生、命故有 而 樂。則 麝考 皙 流 ė 則 不 斃っ食 已。有 閣 神 愈 Ħ. 則 形 少 Ta 多、而 藏。無 長 悉 復 始 践 形 不 不 疲,喜 短者、長 有 早心衰、愈 天。繁 窮。終 而 生、 足、 勝 迷 也人之 其 胎 洛 怒。轍、 離 氣 轉。非 而 有 欲 塞, 木 在 書 治。則 獲 者 少 與天 賢子 過 年 食 肺、 自 滋 充 强 河 氣 不 好 愈 圖 然 味 争。少 华 實、 有 移 TO 者 也。有 生 恶。之 復 地 損 身 命 帝 弱、 Ы 多 不 有 焉。死 皆 餘、 而 返。長 日、視 燃 功 無 行 乳 矣。故 久、太 患。古 由 壯 穩 放 則 萌 此 而 十二 非所 神。孔 人 日、將 食 有 乃 史 有 傷 丽 無 公司 治病 歡。 侮 身 磐 有 夭、 藏。 聖 1[7 所聞 也。 少之乃徒 人 天 不 色 餘、 此 天 老 + 愁 徒、重 Z 離、 長 耶 地 自 論學自、方、者日、傳食和凶 之。故 人2 論 飲 而 則 飬 放 可 多 夫 人 者、滋 生 不 凶。食 解 45 侃、之 登 過 弱 味 所 夫 日、肉 以 順 不 察 者 生之 者 差、 而 爽。 以 醴 除 都 神 天 不 日、 雜 多 足、 食 勇 夫 小 生 者 泉、時 淫 天。 喪 樂 契 .者 生 生 道、者、 者、敢 壯 生之 則 也。有 潤 泆 形 之 古。無 生 以 長 而 溛 多 經 有 神 百 而 悍。元 春 皮、全 擊 悬 溢。 無 日、都 也。本。病 本 形 足、 忤 也。多 領 妖 之虎氣。夏 色 智、 則 少 神 類源來不 喜 之 者 邪 湴 nt 有 思 大 天 無 神 生之 Ž 節 也。 息。 歸、所 H 陰 多 則 所 少 陽、導 辛 魠 高 者、 强 者、 忘 多 念。未 鍾。氣 者、具 養、 念 能 所 者 不 處, 魂 强 機 少 雾 錯 年 ङ 苔、 也。食 秋 辅 神 而 骨 欲 具 形 則 未 甘 冬 不 專。天、 其 也。神 明 眞 亂。 志 尬 少 甜 居 始 人 少、而 守、 散。事。會 神 大 人。 名 व 察。多 卑 精 量。而 用 也。 大 怒 多 少 者。形 5 龜仙味。深 胎 欲 道 煳 抵 嚭 但 則 愈 則 雕 機 思 竭。開、是人常 藏。命 氣 則 别 道 百 少 O螺能 古 羧, 自 損 每 則 形 年 日、 懶 胍 笑。 愈食。穀 百 人 耗、 死。大 服 利 然, 智。少 與 不 之、多 生 俗 勞 生. 定。多 愁 死 病 則 津 福。荫 耆 而 者 所 反、

者 華 咽 玉 欲 故 充 融 不 度。常。節、皆 之、 池 得 骨 俗 間 肌 元 天。池 起 衰 則 清 靜 क्ष 無 人 長 體 以 水 有 不 欲、辣 黄 日、而 竸 有 丽 뷮 利、散 飢 灌 叉 醴 帝 不 不 房。度、時 酒 道 復 能 者 能 泉。也。靈 彻 世 以 不 間 也。然竭 士 五 養、漱 老 益 根。不 心 異 歧 罕 Z 君 篰 得 不 動 壽。 穀 减 而 耶。伯 之 營。與 能 之壽。明華、躁之 尹氏 無 欲 百 作、將 日、 樂 之、 修 專。謀 胡 也。 余 精。 故 人 之可 漑 内 療 昭 之 聞 味 而 但 欺 田 能 當 詐 Z 藏 曰、夫 生 能 解 疾 好 形 失 L 養、潤 至 長 和 Ž 目 鬶、 大 日 古 延 散 耶。 興 圕 乏 也。延 身。睡 存。 。事。 期、 小 不 其 歧 年. 少念 年。流 然 利 者、名 欲 粱 此 而 眞。俱 伯 人。 亦 漱 日 辱 4 利百 夭、 視 能 盡、 奢 不 不 日、 爲 飮 静 嗜 能 靜 訷 不 爲 終 上 秋 損 知 食 慾 其 限。持 脈、 醴 慮、 損 古之 甘 易 F 皆 人。 御、躁 自 Z 壽。 多 先 節 滿。 口。然 化 泉。 天 百 叉 色。 少 發 聚 然。去 頀 命 美 充 햟 不 耳 之 自 居 萬 爲 制 其 難 時 物 肌 而 持。神。 然 常 不 驗 胂 御 過 難 丢 知 甘 動 神。百務歲 浆。者、 也。 犯 而 欲 道 作 將 वि 口 性 歲。 節 則 歎 聽 處 者、而 流 者 順 不 是 毛 爲 Z 息、醜 士 法、衰。俗 易 爱 快 事。 爱宗 之宜 華 穢 少 華 晨 其 時 猾謂 人 渦 則 膀血 池。池。此 骨 疾、 Ż 養 之 心。之 如 陰 也氣 膏。 則 游 之 散 逆 所 華 而 性 耆 陽 乏用 而 嗇 吟 鼻 爲 池 則 珍。所 則 今 和 静 精 者、神 多 嘛、 不 苦 陰 宜 生 不 於 時 思。 之 愼 也。汋。 Ż 小 陽。然。術 H 亦 口 不 欲 治 數。人、 延 中 降 中 止 而 炷 之。 以 可 登、 羶 邵 爲 術 來 生 接房年 年、 經 凾 務 奥 酒 甘 也。也。邪 腥 繁 起 道 躁 仲 日、 露。 也。 之 堪 靜 呼 货 簡 士 亦 百、 庭 吸 氣。之 芝 夫 日,可 故 飲 者 以 所 發,辯、 五. 加 妄 動 躁 爲 法 韓

之 在. IE, 愛 也。神 云、食。物 不 點。氣 痺 思。 凡 惜。犯 Z 極。 飮 煩、氣 治 犯 自 M 寢 爲 贯 有 常 食 易 禁 但 H 忿 之。 滿。我 Z 爲 變。權 也。口 潰 能 争 故 以 衰、 小 大勢者雖不 有富之於人。和 多。故胸珍與《 思、 夢c作食 彭 引。 邪 盡 爲 而 思 天 手、 不 語。 過 思 意。 祖 不 内 氣 而 地 不 衆 不 老 以 氣 衣、 H 邀 收 遇 於 欺 死 人 磐 聃 之 名 其 息。不 盛 人 之 多 人 言。 藥。 色。庶 思 矣。射 依 煩 腷 形。 但 於實 邪、 聲 幾。有 者、 以 稱 食、不 利、 天 人 而 形預精 異 粱 體 影。爲 佰, 不 П 聚 下 我 不 \* 的於 莫 得 然、而 思 舉 毒 先 少 神 Ü 地 陽 絕 善、 我 配。 彼 滄 内 不 聲。 攻 人 夜 動 千 不 Z 身,之 傷、 以 歲。不 欺 不 何 海 正 知 衆 之 踰 欲 思 餘 寒。 爲 以 內 111.0 JL'≥ 人 人 安。 奥 靜 年、 報 身 長 注 傷 依 張 色、 無 悸 温 安 骨 道 生 爝 也。 之。謂 朥 人 死 飲 不 以 暴 思 者 之 火、體、 亡。食 響。 人 無 名 幽 而 人 醫 而 限 膀。 外 老 华 能 內非 同 頹 爲 冥、 我 不 華 芝 煎妖可 類、能 者、 陰 百 動 敍 君 天 不 不 遷。 嶽 筋 能 陂 而 善、 數 思 叛 知 怒。 當 日, 自崩傷 樂 靜 舆 資、而 肉、論 鬼 服 Λ 不 人 Z 上 人 W<sub>1</sub> 修 情。以 猫 不 m 神 日、 中山日。者 翹 而 滑 報 以 藥。 思 氣 鲁 無 批 失、流、將 之。謂 壯 嘔冰 爲 異 不 仲 積 事 長 人 。生。点炭 盆 壽。愛。長 也 語 無、不 人 闍 累 不 德 始 以 統 思 其 精 陳 緬 昧、 亦 而 爲 終 楚 云 當 多。 紀 之 易 陽 氣 日, 神 得、 脈 耆 遇 不 荡 圖 後 爲 元 不 也、便 慧、 其 見 修 性 清 恶、 方 之、 六 思 甚 正 净、 貧、 悉 壅、咸 人 君 凶 情 道 榮 ,於 日 不 乃 雖 多 亦 内 禍 人 形。 臣 奥 知 之 茲 者、 之 切。百 裏 夭 治 心 塻 不 不 病 日 者。 思 矣。空 受 之。言 中 殁 道 義 之 有 彭 合。邪,則所橫 昂、 者 先 疎、 淡 小 益 增切天、 人 莊 惟 爲 韶、 久 皮 45 心 祖 眥 然 之 陰 焦 鬼 多 也。而 不 曰,招 曲 無 忠. 張 衆 不 聞 日、筋 由 不 不 勞、道 餘 鬼 知 形 殎 飲 以 疾、 不 自

嬪 方 蹙、以 千. 和、可 無 當 日 毊 生 不 36 莫 得 所 術、極。面 局 也。 也。 [10] 勞動 常 盘 以 但 少 强 室、張 辯 於 養 百 **4**!!! 47 房 爲 八 溉 如 天。强 , y. 题。 以  $\mu_{\|}$ 力 辣 騪 日 X 澄 枯 但 4. 得 必 致 也。 弱 故·爲、 7 斯 生 朽 愚 飲。 反 歲。理、肥 也。使 取 虚 損 不 集 <del>خ</del> 重 俗、 萸 人 型表 厚 得 體 不 性 不 性 不 性 當 壽 一 百 二 一 古 二 一 古 二 一 亂、 濃, 化票 Z 1Fo ブレ FI. 敍 木、 不 大 食 節 以 不 凇 E Ħ. 遇 育 醉。 器 誠 也。不 息。 重 登 風 致 知 漠 樂、 生 鯍 用 酸。皇 乃 引! 刨 此 大 邈 44 用 护。 减 快。强、 大 道 4-愁 之 查查十 堪 思 隆 典 但 要、 掘 日 將 爲 憂。 百潭歲不 营、 歲。處。問 敗。 队魔 音、 禁 崩 地 爽 生 ---息。日 蓋 怡 以 报 青 茶 之 命 大 這 得 喜 富 聖 作、 得 過 嗇 姪 4: 岸、 之 心 衰 賢 悅 風 此 息、倦 值 怒。道 行 此 要。思。 加 神、 戒 耳、 寒 日、 者、 除 士 步 以 息 m 水 所 北 以 失 之 贅 哲 其青 務 往、 以 馳 復 不 先 E 所 辯 其 疾。 傷 息、義 愛 謂 致 頹。 致 之 理 荒 厚 之 之。以 氣、 वि 今 百 能 也。 也 法、 耽 味 致 若 中 病 Ż 少 然 脯 但 筋 不 和。 風 腊、 惑。 莫 復 養 骨 帝 能 邪 能 用程爾、 生 傷 引 形、 賉 醉 曉 帝 疲 4 服 者、 中 Z 鹏 之 道、行 無 竭 道 飽 ĮŲ, 藥、 鹊 利 具、 士言、 游 厭 m 大 人 锤 耳。 但 Z 日 由 者、 可 畧 積 有 舰 得 飫、 已。 也。然 潰 知 恣 必 夫 J. 以 效。 夫 人 猶 勞 濫 引 愛 久 體 聚 致 冬 百 彭 獵 流 苦 精 不 五 水 極 魯 火、原 溫 聚 欲 不 水 勝 欲 [24] 祖 目 節 情、也。 消 使 常 結 夏 + 不 於 不 野、 日、 情、 言 不 111 樂樂 歲。 腐、 語、六 以 之 凉、 勞。之 巡 П 亦 知 經 失 致 疾。不 復 受 食 疾、 樂 戶 自 得 日、 荒 適、 美 欲 及 日飲 失 微 氣、 樞 也 人 惜、 我 狂 色 常 手 fie 雖 反 不 命 四 加 不 故 之 時 少。足 從 際。食、 妖 朽 百 要 不 虚 物、 七 4 券 者、朝 知 痹 但 担

養性 失肌计勿率呼騖魂魄勿久泣肺恐蹙勿患怒神不樂勿念內志恍惚能行此道可以長生則危兵大則危家若欲延年少病者誠勿施精施精命天殘勿大溫消骨隨勿大寒傷肌肉勿咳一色以發之耳苦本充實豈有病乎仙人曰罪莫大於淫騙莫大於食營莫大於聽此三者臟之事,耳彭祖曰人不知道經服樂損傷血氣不足內理空疎體腦不實內已先病故爲外物所犯風寒一 延 命錄

**李**恋酸之霉夏哉。

平因謂勢 至將闋則 製抵 宗之慶吾憂方大耳未幾公以議 姓。 人皆賀之公顰蹙 齋相公富國時一弟爲京卿二 留 有餘 罪。人 有餘 然不盡之巧。 極盛滿 盡 皆服老者之先見云又述其郡汪 矣、 不盡之福以還子孫侍郎葉公鐘述其同年兵 復當培之以爲來春之計尚盡 出傀儡於場此曲終 不自安人問其故公日君知傀儡場乎如方奏伎時則夾第陳舉弟爲京卿二弟爲方面諸子布列在位濟濟其子慎舉進士第一 不可 以還造化留有餘不靈之縣以還朝廷留有餘不靈之財以 無 楊 公之識特盈 大 時也人家氣數有限个盡發洩如 禮 不合去狀元 一等成不 少宰閒齋公語云 其 氣 可 數 而 謫戍遠方而 無汪公之見 不 科 加 公之見也。 何石亭當言其鄉楊 人 家富 有 此、人 愈事 使花 貴、 者復 如 皆以爲吾 之常 牡 丹。 以註 湿

# 服氣長生辟穀法與於張者房雲第七篇。

#### 服氣療病

形。閉。元 肢。咽 關 屎 氣 故 欲 睡、 元。 以 至 百 陽 道、 服 滿 行 經 結 於 脈 取 除 朝 得 人 氣之 百髪氣病、端。數 氣 而 閉 子 滯、 汗。百 常 开 足 則 暮、 則 以 皆令所 十。實。 出周 法、 氣 隨 氣。得 鼻 所在 因 少 乃 不 凡 空 暓 起 之而 食 行。內 欲 流、马、 神 而 自 行 氣 氣、 者、 學 不 **愛其氣** 清笑。其 含 節。不 息。行 行 而 動 氣、瘡 。徐 也 自出。 則生 、皆富 漱 而 雲行 滿 礕 氣 偶 痛 舒 糈 病。舌 有 彭 和 閉 念 以 如 則 之。 其氣。天日、 氣、頭、體 漸。泉 疲 胐 但 輔 中起 日常 足 令鼻 劉 源、雖 明、 不安、 安日、 是治 痛 不 神 志 念。鼻 閉 意 两 可 明 内 者、之。 憑 身 氣 窜 便 則 和氣 **-**--₀ 氣 生 遏。之 П 導 納 吐。 日一 要然當 B Ż 息、 引 若 下 生。所 吐 從 守 帥 食生魚 閉 謂 往 達 死、 精 也。夜、 氣、 攻 平旦 中 + वि 吐 者、 之從 指。 先 以 外。氣 得 故 以 血 者、干 攻 上 長 生 猼 末 至 納 脈 時至 下 瀢 咽、 存。來問 解其 則 所 H 之 新 之充 甚 患。 中、 俱閉。 澄 川 也。謂 理趣、便 必存 佳。 肉、 和 乃 時、 流 服 昇 也。 眞 跪 當 神 內 及 守 顈 喜哀 叉宜 自 鲁 少 骨 屎 神 其 坐 周 經 者 飲 消 拭 身 形 爲生 不 日、道 空 遂 骸, 食、 矣。須 相、 憂 頭 摩 其. 者、也。患 虚、時 針 面 調 多 生、 則 氣 樂灸 九 捆 暢 不 瓦 不 氣 竅、 身 惡 氣 除, 可 中 四 也。 冷、刺。 體、 溢。 飽 逆、 而 五. 者 去 修 喪 百 滿。可 舐 凡 以 竅 則 唇 其 閉 行 匹 削

病。恶 欲 吹 枯、 F pal 神 不 拘 IE 急 嘘 以 咙 偃 咙 離 F 五 氣 風 筋 氣 猛、 去 臥、 於 勞 種 出 攣 吧、 H. 少、 四。 藏 之 忽 者、 大 嘘 熱。 告 以 瞑 五. 縮 極、 則 調 呼以 寒大 安。 目 藏。 忽喜 四日 出 脾 呬 口 百 氣 <del>---</del>---法 藏 關 E 者、 氣 能 握 事 吐 志 固、是 但 骨 去 机。 閉 病 須 隔 怒 熱 長 氣 常 以握以 者 悲 息 識 極、 勞、 風。凡 微 塞 時、 **桑至二百五** 四指押大母指也0一固者"如嬰兒之權 勿 Ž 唏 爲 以 證 五 人 而 相、 嬴 傷、 舜 若 心 引之、 道、 日 L 之 廋 不 取 以 樂 思 引 遊 氣。也。 息, 不 短 精 去 勞、三 明醫 極六 名 飲 風 識 氣 此 煩。 氣、 男女 飁 者、 食 呼 + 口 腰 日 呵 論 脚 中 勿 日 日 飁 以 長 息、 不 爲 叶 疼 生 謐 A) 俱 吸 息 華 身 云、 下 從 疾 勞、四 氣 蓋 閉 痒 痛。 極。 存 氣。 元 內 肌 夜 天 富 之 有 疼 耳。此 膚 法、 嘘 氣 明。 氣 半 所起、 令 悶 頟 極 法 以 此 有 華 心 曲 至 不 氣 藏 色 出 散 噒 早 卽 數。 蓋 憂 息、 日 聲 自 於 吐 氣 病 勞、 明 婺、 無 爲 滯。欲 於 中 澤、 七傷。 者 用 生 仙 氣 逐 爲 則 出 五. 四 心 爲 字 髪白 長 之。 精 L 經。以 有 耳 中 體 生 日 七 疲勞。五 行 吹 肝 六。 有 過 解 目 息 數 氣。 傷 内 差、枯 極。吐 聪 呯 冷 氣 藏 從 明、 咙 血 故 槁。 者、 凡 病 執 五. 勞 氣 氣 H 勞則 變爲 人 之 [aq 者、 氣 甚 先 呼 旣 舉 百、 中 唏 吸 者 用 法。者、 眼 不 除 極 身 乃 後 畤 生六 疼愁 胍 令 七 者、 韶 足、 鼻 無 口 至 吐 人 氣 極 痛。 藏 寒 病、吐 剘 吸 中 夜 之若 多 一勞之 得 七 極。 先 也。邪 憂 出 毛 可 氣 半 之。 大 損。所 痛 嘘 吹。吐 不 出 爲 患 肺 謂 氣六 舺 風、 爲 啊。 溫 仟 之。 日 心 死 耆 氣 道 藏 病、 腎 通 致 वा 人 呵 偏 日 氣。 依 令 極、 呼、者、 也。 受 神 家 也。 氣 涡 枯、 增 富 此 Ż 人 邪 謂 者、 行 委曲 凡 出 筋 凡 息。 以 邪 路。 之。 胸 病 日 府 氣、 吹 行 如 生 多 hrl 若 皆 氣 血 藏 治 呼 氣、此、 病。唏 俱 天 以 身

用 心之無有一 不差此即 病 長 生 要 術 也。

五時七候入胎定觀耳也號日眞人天地齊年日月同壽此法不然,如為不為神靜丹田身心永久若不散即氣海充為神靜丹田身心永經矣專心修者百日小成三年大成初入 為神氣為窟宅神氣若存身康力健神之太清存神鍊氣五時七候決 法不服氣不咽津不辛苦要喚但喚須休即休自在心永固自然廻顏駐色變體成仙隱顯自由通靈不心永固自然廻顏駐色變體成仙隱顯自由通靈不心永固自然過顏駐色變體成仙隱顯自由過靈不此術先須絕粒安心氣海存神丹田攝心淨慮氣海 马内神安氣 若欲 聖。 海存神思 爲。 四神境神通性慧命注呼安氣海氣海流 出沒自在峭壁千里去七、山沒自在峭壁千里去七、 丹田攝 海。存氣身 身、 先安 神 心安 氣。 卽 在 存、 神 氣 若俱自 變名日 定若 自 爲 住 由 神 無 無 母、 礙、度 礙。然

五 時

第三時 第一 凡 畤 呼心部多動少攝心漸熟動呼心動靜相半心靜似攝表呼心靜少動多攝動入心而呼心靜少動多攝動入心而呼心動多靜少思緣萬境取 海,而心散逸難可 而心散逸難可 而心散逸難可 一相制度境。华、伏。量、 相 、 攝之 勤 用心勤策 失而 獨 如野 選 策、馬。 漸見調 進道之 常人 心 熟。始。也。

從此 第五 已 畤 後處 向 顯 純靜有事經 而 入 八七候任運自得非時有事觸亦不動中 非 由概 關 作业 堅固

七候

新名爲得為 石爲得道。一樣宿疾並銷点 身輕心暢停心在內神靜氣安四大 適然六情沉寂心安元境抱一守 中喜悅日

第五候煉氣爲神名日神人變通自在作用無窮力動乾第四候鍊身成氣氣邊身光名日眞人存亡自在光明自第三候延年千戰名日仙人遊諸名山飛行自在青童侍衛第二候超過常限色返童額形悅心安通靈徹視移居別郡 青童侍衞 四層夜常 那揀 玉女歌揚騰躡烟霞彩 地而 安。 明、遊 諸 里之人勿令舊 洞宫 諸 雲捧足。識。 仙 侍

候煉神合色名日至人神旣通靈色形不定。

此方到:第七侯 傳此術術在口訣凡會在文有德志人方遇此法細詳留意必獲無疑賢智逆形委色衰體謝歸空稱爲得道謬矣此胎息定觀乃是留神駐形真元祖 到道 高 **追源萬行休** 超物外週日 行休停名日究竟今時之人學道 出常倫大道 玉皇共 居靈境。 · **登聖集**會宏演至 [5] 定對機施化應物現形。 定對機施化應物現形。 日後曾 無 一候何得透靈但守愚情 意必獲無疑賢智之人達斯 京造化通靈, A.Am 師 相 44 傳至此。 保 不 持穢 達。 **烈聖文矣**, 修 質、行 最 四

神氣養:

者神之戶道經日專氣 以知其子旣知其子復守 其子先修其母若神不受味 留 妙 後 不 於 妙 衜 死其 來 形。 平 人 無 旨。 芝降於 學者、 其子既知其子復守其母東華玉書云先修其母若神不受味於氣則氣無以人曰三月內視注心一神則靈光化生其猶谷神乎先生日虛無之中有物謂 神。之 故 旣 味、 蓋 我 守 形 是 分、 則 虚 或 先 者、 天 古 丰 形 來 生 唯 地 納 無 光 以 得 之 得 氣 四 中。內 養 玊 位。 興 末 照 時 是 事如此 神 神。人 Ħ. 人 調 Ŧi. 一芽之 氣。之 鰰 夹 氣 眞 知鍔 道、 者、 萬 柔、 生 仙 見生 物。 靈。之。 妙 氣。能 之 冥可 萬 各 術。 或 如 然嬰兒子黄帝 死 分 然有 物 守 濧 服 以 引七 之 丽 亂 中 \_\_\_ 無以通 化生纏綿五藏其理明矣且氣者神之母申於物謂之神究冥之中有物謂之氣氣者結虛如物謂之神究冥之中有物謂之氣氣者結虛如 致 機。 青云、 氣 紫 元 爲 抱 氣、 常 言。而 宿二景之 一、烟 五母繁子長流心安寶以通靈子不求食於<sup>四</sup>生纏綿五藏其理明8 成 上 庭 味 氣 抱 尤 齊、玉 於 損 經日、 者、形。 於形神。 無 借 動 勿 精。仙丛 冲虚 者 味、 彩 失 真 平 交神、决 用 典 道 辺 於 固 天 爲天。 無 敬 以 士 至 地 寧、此 精。用、 母、則 象 非 傳 人 齊 爲 者 至 以 胎 有 先 畢 於 人 法 皆 母 生 形。神。 心 神積精所致和專仁正謂此也,皆爲修眞之要言也加以耳目母無以致和道經日旣得其母、氣者神之母神者氣之子欲致、氣氣氣者結虛無以成妙故大之氣氣者結虛無以成妙故大 之言、 乎地。 之旨 遊於恬 無 閉 爲、 氣 莫 낈 事 天 化 地 淡、 於 先 爲 白 之 乎 無 飲 胎 爲 事、氣。間、 朱積 息。 漱 平 最 知 於 殊 人之 靈 精 神 元 乖 者 氣 泉、眞 成 用 K [4 形。胎

食氣法

生之家有食氣之道。 夫 根 植 華長之類 蛟行 蠕動之屬莫不 仰 氣 以 然。 何 爲 能 使 飽 平但食之

Ti 有 姓 法、 死所爲 H 道 用 而 咇 不 Zo 知。須 仙 其 經云、人 也。食氣 傳, 俗 法從夜牛 得 至 Ż H 知。 芍 中 一六時 得 其 爲 道、 生. 所 · 氣從日中不然甚易也非常 也。 王夜 唯 絕 榖、 华六時爲 抑 亦 辟 死 百 氣。毒、 唯食 却 千 牛. 邪、

#### 食氣絕穀 法

而

賍

頂

人服六氣

病、穀 皆四 向 六 旬 徐 。 亦 旬 鼻 黛 久多而 余見 逐邪風 旬 氣。 六 初 如已 二十餘人 爲之頗 戊從 斷穀最 穀 最易。 一餘 人爲 息鼻 九九 有 П 之皆七: 惟有胎 卒急尸 至 小 氣則 瘦。八 μĺ 注所件。 ·Ŀ bd 息 七 之法獨 旬 水 六六五 以 底 丁健體 E, 積日矣。 獨難所謂胎息者如人未生在胎之中時氣久息也習則心腹切痛瘟瘧溪毒引炁驅之不過五六十通無不卽除! 頟 色 五 痛、輕、 轉 丽 [瘟瘧溪毒引] 悦。飽。 念 力 漸 天 壯。白 着。 真臉非虛 或 思黄 髮 更 常或者 傳 也善其術 春引 更生資 通、 氣、 者、 重 飕 以 可 以 嶮、 肝 除。 胁 受 攻 能 叉 遺 於 食 息 餘其

金瘡以氣吹之血 斷痛

共 虺 草 H 諦 蟲 入 一中人 後、 生 切萬 陰 日、 皆禁 氣 H タ者是 物體 至。 芝即 凛 中代 然 陰陽 愈。止。居 畔 謝往 或 坐 ---睡 轉 數 换 灰、 倒 之 里 時是 時。日 便 時 遙 休 下 治之。 生氣 タ五 息 呼 進 至、 更 4 初、其 姓 退、 E 陽 陽 名 如 氣 消陰 書 至。而 夜 頻 呪 は息暮日で 之 伸 之。 男 更 眼 開、 呼 始、 是 入 我 後、 如 上 左、 生 女 海水 天 氣、 地 呼 Z 日 名 我 脚 右、 月、 日 夕。山 陽 皆 愈。 息 此 而

際。隻 亦 卽 元 地 क 作、 左 牝 Ż 覺。 漸 反 拓 門、 道 牀 漸 逩 手爲 右 有 於 頃、 ·天 耳。 聲 拓、地 湧 如 面 之, F 根。向 泉、雨 去。拉 然學足 晴雲 綿 拉 午、 腹 拓 然。 中 展 綿 下 有 入 拓、若 則 兩 仰展八 前 存、 手 名 島 -**j**-於 拓 用 汨 展、 之 膝 年、 通、汨 後 兩 然。肉 五 十九 拓、 不 上 勤。徐 存 瞋 每存 十而 骨 乃 日 捺 志、歪 至 張 鼻 之、腦、 止。口、是 H 肢 不 仰 叫] 天 節、 别 獑 得三通。 得 漸 Z 下、齒 口 吐 外 徐 摩 緣、腹 眼、戶、濁 徐 中。定 抱 氣、 Tis 通。 覺 心作 身 便 以 껝 桑 頭 覺 肢 拔 引 體 出 悅 無。五. ıŁ. 耳、納 清 氣若徹 澱 爆、 息 挽鬚 陰 遠 氣。 心之法。五死之气 代肯受其 凡 也。周 吐 色 其 見 潤。空 卽 滋 者、 潤、 手 去 市元 體 嗽、 氣 故 耳 如 振 流 也。氣 發 目 引 精 動 水、和 陽 頁 久。 生 乃 氣 澄 氣、 振 明、 兩 **入地**、 動 脚 令 徐 也。 人 膝 也。 鳩 地 作 尾 以 徹 風、

# 生辟穀法

力

百

病

뚐

行

之五

华

長

不

得

行

滿

Ŧ

萬

去

们

不

刻 劉 之言 斧 花、 青 J. 佛 瑣 擁 之句 骨, 出 高 貶 詩 試 平公 潮 日、 州。聯 韓 詢 退 一雲横 日、途 Z 其 侄 地、 一中遇 秦镇 乃 洲、 藍 有 關。 雪。 家 、仙 餓 術。 何 嗼 有 在。 方 雪 久 人、 退 z 之 擁 爲 冒 藍 在 續 雪 褟 靱 其 馬 暇 而 來。 日、 不 前。翘 乃 載 湘 未 種 中。也。幾、頃

之。長 乃 能 樓、 興 復 臥 畢 漢 子明 長 使 於 斷 以 壶 相 而 竹杖。 空室、 房 出。 死、 隨 房 食糞糞中有 中。 万 青竹度與日 一翁約不 立 指 平。 乘 社 術 日 市 信之。 其 樓下 更來。 杖、 辺 提 公。 或 列 之而 須 騎 傍、 英 朽 傳、 此任 長房 之見。 臾 索 有 在 而 得 長 贊 《懸萬斤》 來 萖 長 少酒、 房 上。 長 他 興 之見 蟲 J 房 H 坐 點。 所 視 唯 房 臭穢 言之後 身齊使懸之舍後。 與卿 長 往 器 日 自 者、 之則自 獨 也於 復詣 房於 謂 石 日 如 汝 自 所葬 特。其 患怒。 ~ 爲 去 南 家適 升許而二十 乃就 至 是 別。 翁。 樓 遂隨 長房 翁 但竹 矣旣 長房意 上衆蛇競來齧 也。 E 親之 乃 經 樓 問 曾 從 使 其 旬 Ŀ 典俱 爲 至 心思之翁 入深山践 家人 Ħ, 候 異焉。 人  $[\overline{\mathfrak{q}}]$ 市 八取之不能勝及 飲之終 入 以 m 搽。 日吾實鬼 (見之即) 、發家剖 杖 房日、 壶 因往 市 十餘 索凡 投 日 中。 中 葛 荆 日 子 唯 再 有 斷。 年矣即 棺、杖 陂 幾 棘、長 魅 不 見 拜、 老 得 手 於 之 房 翁 中 盡。又 仙 奉 玉 也。道又恨 房亦 形也 長房 堂嚴 塁 酒 稻 令十人扛之 之人 賣 犯 存 虎 以 叉 法 脯。 藥。 之中留 杖 以過 於 不 以 速欲 麗旨 爲。 爲 翁 懸 爲縊 投陂、 移。 耳。遂 作 此 知 能 不 翁 求 見 酒 長 壶 醫療 死大 符。成 還撫 使 道、 貴、 稻 顧 甘肴盈 房 於 今 獨 視 而 不 之意 頛 舉。翁 衆 以 處、 小 則 事 順 頭。 驚號 病 衍其 龍 此 長 家 畢 其 及 人 房不 聞 當 市 也。 主 神 笑 可 爲 家 地 中。也。罷、 去、 蹄。数 恐。殘 共 子 部

叉

也。

鬼

寧

飮

翁

跳

後

# 明 嘉善袁 黄坤儀

## 一聚精

肖 毛 焦在 三焦 經云、 怒 其 父。尖、 中脘. 有脂膜 宿、後、 腎 無弗貫撤 則 慾 爲 内應牌。等 微則 藏精 復 火 動 爲 彩骸 之府。 血 極、 者、 F 大、英。而 焦在 左 又云、 此 E 周 · 磨下即腎間動矣 與膀胱杆\* 不貫之處 爲 身 腎、流 五. 周 行 朦 相水 水。之右血、 各 生子 有 藏 爲 至 動氣人二白脈 命 命 精 能 命 門、門 血。 相肖。 甲 屬 m 無 身之 化爲 自 火。變 停 中 血 岛 泊 精 血、而 精 枯 於 水 散於三 一人、泄 而 則 其 出 輪將以 夾脊、 所。 三焦査で 二焦査が 能育 焉。蓋 故 龜 人 矣。 以 蛇。 未 一夜流行、 交 人 · 行各有常度百支 · 企血則 『 在 膻中 · 之 於阻。相 所 麽、 雅 精 秦 之 篇、精、 函 於 膀 貯 M 於 胱 中、 流。百 器、未 中、為 左 内 拌 有 生子 腎 少 形 Z 鹽 状。 中 腑。酒、交

後、 也。在 五. 衰 體、血 則 郏 真。雄 純 稻 體已 全 木 之有脂。 百 全、 胍 虧、合 俱 於 元 大神方。倚 枯 形 矣。已 之如魚 是以 整惟 溟溟 餐 藉 清 生 飲 清。 得 者務 合於 水。不氣能 食 滋 實其 無 生 依之如繁覆 淪。 精 精。血、 + 六 質 不 精 知 而 淵。不 之 特 真 要莫 满、 精 方爲嬰孩 滿、 不 如經 能 Ħ. 保 臟 年 嗇、 充 也、 獨 所 實、未 始 宿。生 知 有 能 不 4比 生子。社 限、 得 已 所 爲 耗 然 合 嗣 無 自 而 續 窮、此 蛟 計,未 精 作、

段 精、其 舍 能 動。節 具 不 最 يعتو 堅 冲 精 則 惟 動 势。势 寡 常 主 於 飲 忍 鸒 和 恬 必 則 此 m 有 閉 聽、精 爲 道、 缺、 精。恬 興。 厚。凝。疏 者、 狹 隔 Z 藏 X 又 潸 然 泄 馴 成 大 全 酒 亦 月 謬 在 凡 Ž 味、 能 者 者、血 于 必 使 以血, 煮 有 行 腎 氣、 腎 乃 動 ---用 益 能 爲 氣 家 夜 血。事、也。聽 夏 粥 不 庶 精 補 精 與 人 大 耗。獨 下 而 司 平 飯 人 醉。 房室 數 Z 日 其 腸 疏 手。而 精 飲 閉 45 點、府。 節 胃。耳。精 地 巌 内 中 酒 火 [a 之交損 **券、也。** 腎 有 隨 者、 隨 凡 蓋 則 洪 不 男 氣。 遇 萬 濆 得 厚 範 面 肝 之楼而 其心。則血以離。脈 竅 H 論 矣。赤、其 女 物 兩 针 交接、 吾之 息 名 是 手 相 滾 味、 皆 足 怒、 有 以 鹏 作 而 故 元 宜 皆 精。溢 必 四 關。 其 俱 不 思 合 日 AI, 精 圍 及 耗。 凡 援 稼 味、 戒 有 出。 外 其 合、 E 此 洩 腎 者。稿 調 酒。是 相 晋 戎 臂。酒、 援 亦 火、随 用 此 其 體 作 和 內 其 甘。勝 經 其 立、血 暗 担 驗 齊 无 籔 m 米 事 破、 Ż 世 流 其 而 血 也。動 名 而 日 而 乏 精 則 精 系 間 如 뛝 吾 牝 真 而 而 節 精 之、 火 味。 奔馳 事、 戶。液 潛耗 上 Z 味 不 身 今 旹 2 物、 足 鹰 則 坬 真 所 衰 陽 矣。於 當 有 隨 Ž Z 聚 惟 矣 者 生 精 血 也。是 烟 之 心。得 深 談 也。五 豧 之 不 未 論腥 戒。焰、而 故 心、其 澄 之 愱 食 血 穀 独. 以 當 君登、如 觉 流。身 乾 之 得 氣 漸 目 能 息 水 而 外 素、味。旣 者. 晚。體 最 味 Z 然 怒。也。與 勞 復 能 淡 衰 雖 未 Ž 富 H 於 正。煮 怒 醴 人 反 不 破、 生 亚 身之 於 泄, 人、 俱 視、 刔 精、 但 之 都 而 則 薪 精 得 則 Z 數 傷 積 陰 生 弒 能 外 法、妹、月 者 血、肝 矣。血 之 豧 腎 淡 者、 哉,離 以 是 陽、 各 次 陽 有 食 自 不 無 而 歸 相 宫。久 效。穀 故 親 是 有 能 房 則

事、其

火

貫

生

寅

耗。故

搓 生. 悟 又 131 次 以 則 \_---手 卯 將 m 生 外 者、 腎 有 兜 住、終 D. 不 生 \_\_\_ 者、 手 始 掩 奥 臍 天 而 地不 凝神 相 於 惠 內 內腎久久醫之而禁忌矣。讓之之訣須出 4 精 旺矣。子 時、 卽 披 衣 起

## 一蜜氣

呼 子 而 往 以 畢 須 沼 往 扇 爛 蹶 吸 得 pJ 魚。 來 來 橙 辖 翓 見。往 有 天 有 便 動 人 地 迹 先 來、 有 極 磐 2 開 動 幽 之氣 微而者、微吸、此 天恍 者此 泰。當 逃 心之 風、 徝 爲 而 説、 氣 辽 風人 尤 如 滿 於 恌 部 呼 生、 也。也。不 所宜 惚、於 動 分。 則 百 天 知。地 蟲 必 非 非 中 百 身 有 中有 骸 整。息 細 癥 水 間 習 息 紀元養氣 者此 皆是 ---春魚 也。也。以 存、 萬 段 守 應 7 猞 行 D. 象、典 元 風 氣 中 魚 得 氣 氣、 氣 者行 而 智定、 先 氣 則則之勞,散。形 横 也。 隨 氣 後 天 辜 孟 以 起 丽 使 之 毒 子曰、 欲 天 雖 而 氣、 田。動、所 氣、 此 徐 則 於 諸節 吸 其 調 無 魚 身 同 受 動極 有 塞 則 息者、 聟 不 丽 平 胎 覺。 出 常 穩。象 氣、百 而 養氣 天 而 之 微。乃寒不 鼻中 在 立 而 骸 百 氣之 先、 太 欲 異 वा 萬 脈 求。名。道 氣、 加止 定 盘. 出 和 竅 先 其 家 筋 含 滞、須 練 不 所 此從調 天 気、随力以 氣 悲。實 入 之 絪 謂 而 秵 物 先 入。蟄、義。也。息 而已, 朱 縕 調之 天 骨 其 非 起 息 手。故 縕、祖 間 蟄 子 生於無 直。故養 無關股。息 也。禪 氣 不 有聖 聖欲 家謂 是 守 在 廢、 氣 氣 也。 真 喘 銘 調 氣、 文有 中、賢如前 Z 形。 息 云、 低 氣 則 息 脊 mi 學、 者、静 結 有 而 和。 後 生、 不 後 輩 不 魚 須 極 四 p 天 天 種 似 皇 種。在 氣 而 之 種 不 則 之 凡 水 象。 嘘、 不 要 講。 滯 鼻 中。 綿 如 施 有 爲、盂 息 而 氣

泉 肤、來、中 华 氣 動 Ž 氣 맹 然 氣、有 失 也。之、 後 氣 此。 **依徐行不然** 和去,從此五 名日胎へ 其 韓 夏 亿 食三 所 平、飛 不然細 邌 則 霞 有 陽者、 食。 爲 遇 定、 静。 疾。異 春 而 不 如 食 坐、 故 人 氣 行 南 वि 於 、朝霞 在 相 方日 久 則 用 黄 身、粗 欲 亂。 香 奥粗 中氣 附 不仵 坐 鶴 者、 乱 此 理 樓、則 H 細 從 氣。授 贼。 始 氣 也。 勤 相 矣。動 如 入 其 以 出 大 **忤** 如 矣。坐 則 赤 畤 而 樂、 止 行 火 顚 氣 運、 也。其 通 Ž, 久 世 狂 欲 治 廢 將 故 秋 餘 絕。 萬 食 種 行 就 以 以 黄 辟穀。 病、小 種、此 瀚 坐 依 從 ,連 投 飓 時 漢 Z 此 先 佐 者、 止 虚 推 之。立 田 試 日 徐 實 之、習 動 行 此 效。相 没 之 良 也。數 非 以 後 陵。 閉 驗。 必 香 虚 赤 步、深 氣 稍 稍 附 則 黄 逶 造 而 動 申 子 癢。 氣 也。吞 其 其 化 爲 實 之名日 氣 則 身、 者 君、 冬 哉。 食 漸 佐 或 痛。 放. 贫 以 旅 申 疾 黄 湰 胎 手 身 身 病 息。足、體、 者、 連 者、 之 嗽 止 毋 生、 北 如 丽 舌下 方 按 氣 稍 身 夜

氣 Y 其 皆 口、 在 氣、 以 於 胎 加 氣、 日 臍 中、 毛 臍 出 征 上 不 呼 不 往 以 力 吸、臍 動 出。為 數 來。 口 出 鼻呼 以 之 天 度 入 台謂 其 漸 至 從 則能淵。閉 吸、 智 八 臍 禰 + 惟 滅。識 溫凉 臍 增、一、 調 氣 神 胎 得 托 帶 數 或 之 \_\_\_ 極 生 聚 息 五三 細、之 於 耳。久 於 母之任 吹 可 但 興 知 奎 + 後 之間、 閉 千、乃 精 不 脈。可 澡 則 以 用 血 是故質 老 合、任 不 口 口 鼻、根 者 脈 知 吐 胎 在 更 通 氣 但 少日 於 於 Ħ 以 B 出 使 臍、肺、 之、臍 無 當 益 是 呼 肺 還 也, 仓 以 通 也。 吸 冬 日 極 人 於 如 鼻、 細、 生 在 使 胞 故 葛 以 畤 胎 惟 母 仙 鴻 呼 翁 臍 也。 毛 中 गि 亦 著 故 相 每 盛 連。呼、 於 日 譽 胎 口 初 母 鼻之 颠 息。 學 吸 可 以 初 調 亦 上、閉 息 吸。

吹

Ź

則

凉

呵

Ż

變

뗴

冷

可

热

氣

可 以禁蛇虎司 n 以居水中可以行水上可 以噓水使之逆流千里氣之變化無窮總由 一發之得 其

無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 無別多言氣散皆當深戒 戾之 氣 氣 而 家最忌 食非時動 如 順c 光 風霽 氣之物、 嗔 心一 2) かが令人氣逆又多思齊月景星慶雲無一毫乖 變、則 氣强而 不

逆

単筆第一點要在念頭未起之先謂之混沌開基神所運也感人以有心者常養而無心所可致思無所言說者也如作文不可廢思而文之奇妙者往往得於不思之境神所啟也符而不知存神是茹其華而忘其根矣然神豈有形象之可求哉孟子曰聖而不可知之之謂。聚精在於養氣養氣在於存神神之於氣獨母之於子也故神凝則氣聚神散則氣消者。十二一 存神 可致思 者傾 何慮此神之眞境也聖人不之人之心不靈而赤子之心 思 不勉此神之實 M之實事也 之謀不靈而 な 示到此際總 也符錄 老寶情 能 皆神 心所感 移 Z 乃 精 所 省 家 命。爲 常 铄 不 氣

觀妙觀竅總是聚念之方非存融之道然攀緣旣熟念慮難忘 只 得從 此 用 功、 শ 入住 境。 有 存

泥 或生 澡 竅、田、 有 p 竅者 存臍內 起 總 謂 收 以 飝 三關 於 通 之日若則 瘡 目 萬 d) o 氣 上焦行 鄉。 於 卷 荷 歸 觀 者謂命帶 《心存之可》 者、 有存心 齊 無 陽 开 失 元 透存之 位真 其 海 經有 事 樂在坤鄉、 神 下脈 非存 宜、 者 入 居 下 能 必有 詂 以養 在 最 可 所糸呼吸所 臍 外、 出 也。 45 以通 上 面 生身所奉莫貴 鬴 上 故 腎相交其 此 **吸道家宗旨以空洞领患惟守而無守不** M.忠惟守7 M 頂、 存之可 者謂 神攝念鬚髮 者 質體 出 貫 平。 入 百 脾官 橋任督飛 存之 脈、 機在 以鼓 通存 存 Ē 於此存之可 可以 之可 動元陽、 常 艺 位、 目 四象相從有 玄而 可以養 存 收 以 渡。 之取 無涯 取不 失則 欇 出 而 回 失則 圓 有 育元 坎填 為元 精 可 離、 光、 入 以 使 存 斯 入 失則 無、 倏忽 一竅以知 使 離、目、神、 Z 人 無 人 %弊耳。老子! 厚腸開竅 胂 局 可以實 而 而 精 佊 遊 圓 而 失則 失 人 運、 八 不暢、 不 則 而不 火浮 歸源。 枥 一通 使 使 痰 有 而 日縣 M 人 守爲法則以一 人 失 失則 理、而 去 存 有 丽 精 陽 面 心下寸 存 則 垢、 縣若存 液 易 妄行。興而 赤。使 而失 心 使 失 入 中 有 人 則 存 鲁 E 則 安洩。 使 許 謂 大 氣 上腭者謂 欠 n之日存則 加之日存則 加 眩 皮 念不 沈 人 使 都 者、 善食 量。 隨 滯。 人 肉 有 中起爲功夫。日存則常在 有 謂 際者 存 有 衞 市 存 百 勝 存 而 外 骸萬 眉 榮弱、 調 齒 腎 易 竅、 下 飢 丹

蓋體眞 止. 而止 觀、 乏、 乃存 所謂 m 往 神 也觀法 要缺 不 怕 念起惟 日 多門華嚴經事法 緊線 怕 守 境 遲 止 者 也。如 界觀、 Ł H 繫 謂常觀 體 心 眞 處是 止 俗 也。 切 緣 · 染淨諸法 萬 日 殊、 眞 制 心 心 皆如夢 不 此 動、 不 復 切 繫 幻此能觀智 順 心 逆等 處、 境 但 亦 ď, 不 念 如

道、夢 或 理全是染 心 若念起時但起覺 軍修一 全體不 思之業 幻。 無寄理自元 切衆 者常觀、 觀或漸次全 淨 苦樂等與不 皆 事 生從無始來執精法 法如觀波全是溼溼全是波故起會亦名眞如絕相觀又事理無礙 加 心。循語 如觀波全是溼溼全是波故 夢幻則欲 失不壞雖 此覺 界惟是 修、或 元心便名爲觀此雖**先**心便名爲觀此雖**先**心 題自 時 齊修、 念 然淡泊悲智自然增明亦名諸法如夢為實有致使起恐造榮循環六道若常 因緣曾 骨町 思業、 以 起信論云雖念諸法 無差別 觀謂常觀一 心本無起覺之相三者擬 事 相此能觀智亦是一味清淨眞名諸法如夢幻觀又理法界觀 切染淨事法緣生 自性不生而復 想 觀。 心即 切 無性、 差動 名利 卽 一觀大率類 全是真 念便 界觀於 念 怨 親三界六 因 如。 緣 जीं 0 琿。 但 和 阗

昔 何 以 有 得 行 此 道 壽上曳前置辭量腹節 人 署队 陌上見三 不理 更。年 各百餘 所受中 曳言所以 炭、 相 曳前置 奥 、鋤禾莠住家 能 長 久, 辭 府古 室 內嫗 車 間 叟、

## 攝生三要終

降平泉云昔人有言得者時也失**ず** で泉云昔人有言得者時也失**ず** 逆 也。而 也。易 易 乾 故鳥之遡風也魚之泝流也皆逆也陰陽家之沙為也以時至而得也然至壯則失少矣至老則失 日生生之謂易又日易逆數也陽上陰下而必日一陰下坤上爲泰外坎內離爲旣濟養生家之取坎塡雕返 養總 生論易 者、 順 也。 天人 之生也 失壯矣其 水取 老復童 其失也 逆者迎生氣 壯 自 以 壯 順 而

陰

IF.

不

測之

# 天隱

#### 漸

以心復性何謂坐忘日遺形忘我何謂神解日萬法通神故思日安處三日存想四日坐忘五日神解何謂齋戒日澡身虚見安處三日存想四日坐忘五日神解何謂齋戒日澡身虚 則漸次至五神仙成矣。神解日萬法通神故智此五漸之門者了一 漸而進之安而行之故 心何謂安賦日深居靜室何謂存想日進之安而行之故設漸門一日寮戒二 則漸失至二了

大人 全 大人 東 五 大 程 服 氣 。

然況太多情慾太多事感豈能安其內外哉故學道以安處爲次。然況太多情慾太多事感豈能安其內外哉故學道以安處爲次則以安則引書所居坐前簇後屏太古斯房。所謂居處之室倘使之然況天地之氣有亢陽之攻肌淫陰之侵體豐不傷哉修養 后則勝盛而明多屋無卑卑則陰盛而暗多故明多則傷魄暗多則傷魂人之魂傷而魄陰苟傷明何謂安處日非華堂邃字重裀廣楊之謂也在乎南向而坐東首而寢陰陽滅中明暗相半屋無高

存想

矣。賞 我 存 神。謂 內 照奈何不病且夭邪是以歸根日靜靜日復命成性存存衆妙之門此存想之漸學以則存想之漸也凡人目終日視他人故心已逐外走終日接他事故目亦逐外瞻營以存我之神想謂想我之身閉目卽見自己之目收心卽見自己之心心與目皆不難言 學道 **一灣洋光**。 之功 4 未

不動 與而不視或悟道乃退日道果在我矣我果何人哉動故何謂不見日形都泯故或問日何由得心不動。忘者因存而忘也行道而不見其行非坐之義乎有坐忘 瞑 哉天隱子果何人也。 動。 有 見而 天隱子默而 不 知 其 不答又日何点 見。 於是彼我 平。何 由 不可能不可能 得 謂 不 。行。 所 天 照。隱

### 神解

他真由一性是以生死動靜邪眞吾皆以神而解之在人謂之仙矣在天日天仙在地日地仙花也面。謂之眞如入四眞如歸於無為故天隱子生乎易中死乎易中動因萬物靜因萬物邪之為養不行而至不疾而速陰陽變通天地長久繁三才而言謂之易齊萬物而言謂之道德之為養不行而至不疾而速陰陽變通天地長久繁三才而言謂之易齊萬物而言謂之道德,獨戒謂之信解安處謂之閑解存想謂之慧解坐忘謂之定解信定閑慧四門通神謂之身解 本 故 由 故

郭 信用其言知自護愛康强倍常醫幾百歲幣心白醫心境靜時身亦靜心生還是病 康伯 遇 神仙、 授以保 升衞生之術云 亦靜、 自身 生 工時云須在 有病 自 心 **一處受持郭** 如身病還 知、身

# 天隱子養生書終

者學死而忘生之謂也如日忘氣以養形忘形以養神而又日忘神以養虛有日心死則神活日心死者處之謂也又日未死而學死當生而無生無生皇印經解云皆在心內運養庭整夜存之得長生資言中庭言處故養生家 資 神 爲質陽 依 形則生神離 之所藏者深矣(陸平泉) 以 虚 爲用心者虛靈之府神明之舍心定則神。離形則死故形骸者離之宅舍形骸屬陰 神明之舍。 心定則神凝、 而元神屬 心虚則 神守。以馬哈以 陽

於泥 難夫 故 亦 驠 徭 傲、 有 持。 丸、不情观有。以 故 矯 性 以寛心知思慮之銷献、 情 屈 愚 哉。魄 별 者、 儀 特談之稱人 之 氣、 ルス全生識で ル全生識で 和神 **种保氣吐故納**來 銷牌故 智者、 形。 達之設 悬 身、 或 智 先於 故 貫 能 賤 割 於行者不踰晦如 於名利自非至 以則別好養貪生 若加之寒溫適時起居有節滋味 愁 若 內 情 守。而 去 不 欲。躁 知 護之士、 酒 朔、 生 不 色 卽 之傷 異。 帝 は長藤此本 何 貧 能 迫 保 者力 恐其性此則持身之上品節滋味無爽調息有方積 亦難矣。 志 事 微 無言。而爽、知ቑ 而 理 是 撑 不 、調息有方積氧 節。以 哉。建。 其 知 逄 富 喜 貴 人 有 知富 怒 弧 者、 藫 之 侮 之 損 氣 貴

#### 明補

不 延

燥、乳 流。凡 質 所 然 淮 微 以 氣 中 **艇**、 心、須 始 得 随 以 澡 而沐。辅 是安 見風 日。久之。想。不爲、其而 令人 然 補之 所 傷 爲 皮 法、並 人。 凡 膚 湿 曲 數章是光澤。既 想 効 手 也。 \_\_\_ 取 想 而 時 氣 臥 成 間 息。即 錬 所作法耳。然補訖欲起 想 變 項 化 上有酥 無 常。 恐 田酥拾行。團、想 後 體融 雛 则 流注 上有 曉、 庶 是 事 汗。心、 以 空 周 依 當 寂。 遍 須 以 序 其 別 少 四 肢。取 勒 米 錬 粉 成 叉 力、 摩、 想 身 毛 焉。令 汗 臥 孔 解、酥

能統 能 傷 肺。 開遇風一故須忌 之。暖之 取 味、 欲 令人 八衰。 《須禁之夫》 因 臣欲此以 生、 因 欲 也。以富死 死。 於 桃 蹊

夷之城哉、 天淡輕紅於落日不干雲雨不犯塵埃沉清漢而淨漪瀾度危粒而蓄哀韻呼吸元牝之門澡雲希人所患皆多以氣爲主或有背氣脚氣注癖等皆以氣爲根今子乃咽氣於腹中能不爲病乎童子人所患皆多以氣爲主或有背氣脚氣注癖等皆以氣爲根今子乃咽氣於腹中能不爲病乎童子四難不割恩愛五難不棄利欲六難不除喜怒七難不斷色欲入難童子曰僕無此累矣公子曰凡免於八難乎何以學道對曰何謂八難曰不廢道心一難不就明師三難不託閑居三難不舍世務凡人之心或迷不悟故須方便示以理矣假令童子旣獲妙術乃趨而出遇博公子因而問之曰子 延齡能益名上仙籍王母內傳若能終竟不唾淚者亦可含一棗暖咽津液也獨恐欲性熾隆陶染難割雖自强抑尚恐夢交當須修習靜觀以防遏之是謂不死之道還精補腦能蓄精便得自育夫育精爲血脈之泉源骨髓之靈神五藏傷而筋骨枯即魂魄不守矣特宜慣焉本固邦寧君臣康强所以治也夫氣化爲精精化爲神神化爲嬰兒故男女構精所以化生人形若逕紫帶紅葩遇風而開遇風而落但人以身爲國也神爲君也精爲臣也氣爲民也當須衆戴元后逕紫帶紅葩遇風而開遇風而落但人以身爲國也神爲君也精爲臣也氣爲民也當須衆戴元后 《載營魄修谷神去三尸消百病者此乃清冷調和有道之氣故能生物。如於落日不干雲雨不犯塵埃沉清漢而淨漪瀾度危絃而蓄哀韻器。如於落日不干雲雨不犯塵埃沉清漢而淨漪瀾度危絃而蓄哀韻器。如於京東京東夫氣起於太極超乎萬象之外應清明以出入佇神器。如為為主或有背氣脚氣注癖等皆以氣爲根今子乃咽氣於 之氣故能生成 放以卷舒澄淺碧が り前フ 靈命焉至若 起

夫百篇之義一乘之典或務F之源也調氣孔-1 子日 之源也。 敬。除 Z 積 二而生。 写、留 夫 間、 勃 人 因 欝 身除病 於 身 而 躁 天 匪 遂 地滅而 心離二入道 朔 留。澄 之 豈不恐哉童 瓜、時 爲 結 處。 非滅。 能 嗇 图 |亦何怪哉公子旣聞此言已 不 於 匷 金子笑而應之日替哉或但疑者常抱此疑不疑者因茲而得也 食是身即病未或可除故知食爲着身以 與那處不與者 以為或煩疾方十一 食。兩 者斯 臊 其疑者迷而 鬲。之 機 饌 逐 徭 役 髓。 Z 奔 已童子冷然乘 喘。 能返 伺 消、 宴 .8 入 Ž 流 苵 **元始**豈暇 漸。序、 風 理合捐驅非謂賢罕繁之名 而去英 俟 劑 汾水 和 之乖 知所之 之遊哉。 宜。 結 也。 即為 醫於 得令也。子 死 澳 氣 涊 穿 得 故 乃 也。而 履 實。病

## 化身坐忘法

便想 栎 八臍下作影人 夜 念中明即自身、 定 後、 偃臥閉 1月之既見之 長三 一四寸然後安部 目。 不動 小動也故老君[之便令影人入] 安神 遺影 放老君! 定 人、 魄忘 无君日道以心得之八入臍下便大飽其b八分身百億聳頭而日 想。 出 一氣三兩 化 度。 出 屋。頒領 身 到 到來亦戰身動大況似類房而上上至天滿法復左右捩之便起的照 似 法 腰、 行 界 如 氣 皆 前 분 法 法。 仍 我 摄 身。心

## 胎息法

之不 死。 在 於 、 胎 忌 矣。 夜 4 時、 日 中 前、 自 舒 展脚 手 赵] 脚、 咳 嗽、 長 H 氣三 兩 度。 即 坐、 握 固。

\*

小點子 若能 小 腾 至 F, 敷放 下之米大如下數已盡却還吸飲 千點子此小胎息長生却老之術。米大如下數已盡却還吸飲如前。 人長三二寸以鼻長 吸引來 入口 中的原閉 初 वा 數得三十二十點子漸可數百及二百後五 定勿咽之亦勿 令出 即。 於 臍 一百後五百。

#### 影人

凡一切作法一種即須下之吐氣法皆須作蛇喙莫動上領其吸氣之時微叩齒令熱日萬病俱差當下氣之時作念之我身本空我神本通心旣無礙萬物以無障礙何以故得神通故肢而脈無處不徹其氣到來覺身戰動每一度爲一通須臾即數十通便大飽矣人有大病作之十分身作影人長三四寸許立影人鼻上令影人取天邊元空太和之氣從天而下穿壓及頭直入四分身作影人

## 服紫霄法

坐 在 氣隨神而 脱。者、 更無 握固遊神樂頭而 直 以 别 心 往天 法 來。 向 天上取亦得即下方萬物皆空屋亦空人性與直作定心心决定故即得作意見此氣衆多而向作解心我本未悟之時不知道體今旣覺悟、強頭而出鐵屋直上到彼天邊引紫霄而來直 直 空壓亦空人性與道同此神涌思見此氣衆多而來併聚稠密知道體令既覺悟法本由來不 來。 下穿屋、 | 來不從 不從他 通 密 | 久視 如赤 心人,我们,我们 雲。 知 於 神 腹 今來得自 中。 符合 但

# 將攝保命篇終

# 枕中方

世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。世凡著五章為一卷與我同志者實而行之云爾。 處士孫思

#### 自愼

夫 以憂畏鄰境侵之治天下者不以憂畏道德去之故憂畏者生死之門禮敎之主存亡 與論養生之道也故以自愼爲首焉夫聖人安不忘危恆以憂畏爲本營無所畏忌則庶天道盈缺人事多屯居處屯危不能自愼而能剋濟者天下無之故養性之士不知自愼 不是威則大威至矣故以治身者不以憂畏朋友遠之治家者不以憂畏奴僕侮之治國者,不是威則大威至矣故以治身者不以憂畏朋友遠之治家者不以憂畏奴僕侮之治國者,養生之道也故以自愼爲首焉夫聖人安不忘危恆以憂畏爲本營無所畏忌則庶事惡懷。 知自慎之方、 之由

則 者 社 者、 是 亡。稷 辺 則 應 太 不 食 凶 安。殖 上 成 大。 畏 者 飬 性 道。 敗。 廣。 也。 其 惠 者 子 是 灰 失其 吉 故 無 畏物其 仕 者 憂 畏、 XI. 憂畏、 無 其 則 大畏 畏、 制 聂 孝 段者其 41 敬 則 人、 乱 不 身 其 而 篇。名 次畏 父 獨 不 不 治。無 水 立。 身。火、故不 形 畏、 躁 無 則 憂 面 而 畏 於 u 不 慈 志 큛 。爱 身 則 者、 也。神 不 稼 人 著。稽 害、 不 散 拘 無 面 臣. 不 於 憂畏 氣 滋。 無 人。 越。憂 長於已 者、子 志 畏、 無 邁 剘 憂 畏、 弟 勵 而 者、 爲 意 庸 則 勍 規 骨。 不 不 敵 應 制 建。 矩 於 生. 君 妻 不 彼。妾 者 無 設c 愼 死。憂 爲 於 寇

年 年、加。小 仇。存 面 飮 普 食 知 成 病。 此 不 者、 n 忿 者災 萬 廢 於 事 一學於日。矣。近 忠 ---丽 · 夫萬病橫生 於遠 卒 爲 益 奎 也。旣 廣、橫 爲 年命 患 亦 横大大 深。横 Ħ. /多由 滋 味 飲 百 品、食或之 之患飲食 氣 勢 相 伐。思 觸其 其禁忌、 色。傷、 更 聲色 爲 就 毒。可 絕 緩 者積 Z

不懼

於

戒

能

知

水行

蛟龍

不得

陸行

虎

兇不能

處

世

謗

識

不

能

下。凡 皆 則 夏 知 憔 此 曲 至 後 則 悴 此 傾 涉 十二二 迄 傷 者、 無 夏 歡。藏。 富 取 秋 冷太 分勿 此 少 去 十二 者、 之於 多、食 則 多 肥 生 微 飲 心 不 也。食 懾。之 腻 美 除、 都 3 不 餅 喪生之 養性 節 樂 契 臛 之 則 也 故 意 金 者、 也。屬。 本也唯無 溢。思 當 丽 此 多喜 少思 則 或 奥 者 繭 酒 則 殆。少 以 漿 多 病 志 念、 多 果 無 念 少 錯 至 瓜 少幾 骨則 骨 欲 之 相 少 日、 妨。 多 散。 事、 便 或 少 道 怒 多 爲 當 則 欲 得 也 語 時 故 則 病 少 百 不 處士少疾遊子 笑、 之 脈 損 覺 智。少 初。即 不 定。多 愁 不 病、 多 少 事 知 入 好 樂 其 則 秋 少 則 節 形 所 專 勞。喜 變 由 患繁簡 迷 少 多 來 生、 不 語 者 怒、 多 理。則 少 漸 諸 多 矣。暴 氣 好

事。殊 恒 損人! 但約 the 肥 八速宜斷之 濃。私 心約 節 田 鹹 酸。狂 彌大善 念 减 思 粱 婧 慮。躬損 天、 嗜 也心常念善、 欲 喜 思、 怒。 多少之驗 則 除馳 漸 漸 逐。自 不 愼 也。 欲 息 房室。對 謀欺 耳。故 谷 ? 詐恶 人 春 君 競 夏 達 云、利、 事此 施 瀉。體 道 秋冬 大 欲 士 罕 熚 常 营。 閉 勞。 神、 損 食 藏。 欲 常 壽 叉 也。魚 常 人 不 少。 膾 生 勞 可 肉 勿 無 欲 赭 過 腥 極。 又 冷 復 少 勿 之 不 物、 過 口 此 虚。無

膀、房、彭 以 祖 兼 致虚 弱 日、 重 取亂、 損 衣 之厚。稱、 以 致 「驕逸之 體不 **建磐**哀 堪苦。 敗斯蓋 音、 怡 凶 致 N. 風 聖 悅 寒之 人 耳、 戒 以 疾。 其 致 厚味 荒 失 理、 耽 艺 脯 腊、 怒 不 思 醉 駎 騁遊 鲍 以 嬮 自 飫っ 勗 觀、 以 F 也。 致 獵 疝 原 野、 結 以 Z 病。 致 發 美 色 狂 妖 失。麗、麗、 嬪 得 姜 戰

步、夫 爲 也。大 蒼 性之 盆 人。 八夜勿食若食 不 腐 久坐人 戶 樞 卽 行、列 不 約五 蠚 久 Ü 里。聽。 其 勞 無 不 強 動 病 損。食、 息 H 不 夕有 强 也。 飲。可 所 亦 営 不 爲 TOT 不 憂 住 思 **总然哀飢**了 食、 至 疲 渴 極。乃 飲。 不 得 食 大 此。 安、行 數 無

所

驗。閉 想 爾 目 日、故 生 火、與 人 以 爭 火 燒 曲 身、 直、 當 燵 身 减 令盡、 人 算 壽。不 存之使精 若 身不 神 寧、 如 反 **考察疾** 活塞喉 喉、 卽 漱 愈。漏、 若有 咽 液 痛 無 處、數、 皆 須 存其 臾 卽 火燒 愈。道 之。人 狭、

仙經禁忌

凡 寅日是尸鬼競 乱、 精 神躁 穢 之品。 不 得 興 夫 妻同 席言 語 面 會. 必當 清 淨 沐 浴 不 偏 也。

凡服藥物不欲食蒜石榴猪肝犬肉。

凡亥子日不可唾減損年壽。凡服藥勿向北方大忌。

凡求仙必不用見尸又忌三月一日不得與女人同處凡入山之日未至百步先却百步足反登山山精不敢犯人。

仙道忌十敗

食一切肉八勿食生五辛九勿殺一切昆蟲衆生十勿向北大小便仰視三光一勿好淫二勿爲陰賊凶恶三勿酒醉四勿穢慢不淨五勿食父命本命肉六勿食已本命肉七勿

仙道十戒

勿以 八節日行威刑。勿以晦朔日怒勿以六甲日食鳞甲之物勿以三月三日食五藏肉百草心勿

九月九日起牀席勿以八節日雜處以四月八日起北勿以八月四日市附足之物以四月八日殺伐樹木勿以五月五日見血勿以六月六日起土勿以八月四日市附足之物。

學仙雜忌

若有崇奉六天及事山川**梵神者**勿居其室勿**饗其饌** 

右已上忌法天人大抵或命三魂相嫉七魄流兢或胎神所僧三官受惡之時也若能奉修則爲仙

奉 售 失 禁則 爲 傷

大陰門內御房中之術七九朝精吐納之婴六一廻丹雄雌之法雖獲仙名而夫陰門內御房中之術七九朝精吐納之婴六一廻丹雄雌之法雖獲仙名而大陰門內御房中之術七九朝精吐納之婴六一廻丹雄雌之法雖獲仙名而 化青符當北向勿雜用筆硯 婦女時醑華池酣氅自樂全眞姓雌之法雖獲仙名而上清不 以 獨 队。比 篠。 均

减 箅

不可以修至道吾常恨此類改之速耳所以真道不可以對求要言不可以偶聽愼之哉失習真者都無情慾之怒男女之想也若丹白存於胸中則眞感不應靈女上尊不降陰氣所接永夫喜怒損志哀樂害性榮華惑德陰陽竭精皆學道之人大忌仙法之所疾也乞救護行陰德爲人所不能爲行人所不能行則自安矣

先叉手掩項目向南視上使項與手爭為之三四使人精和血脈流通風氣不以兩手摩拭一面上令人有光澤斑皺不生行之五年色如少女摩之令二七 小入行之不立 病, <del>不</del> 又 氣

動 極、 反 「搖百關」 爲之各三。

久又 以手 目自 内著厚帛、 · 氣不干都畢咽游 液三 面 三十過導內液咽之又欲數按三人工後周匝熱溫溫如也順變 數按耳左右 名令無數令<sup>\*</sup> 令耳不 治 草。面

不

常 以

常 以手中

常以 蒈 無 上十仙。過。

傪 之時皆

以 凡 可 **於宋仙大法** 以禁蛇獸 口 鼻嘘 者、吸、 默可以止瘡血可以居水中可以辟術列 敍百數服餌之方畧有千種皆大法有三保精引氣服餌凡此三事 **赈水水局逆流嘘火火爲滅炎嘘虎豹如在胞胎之中則道成矣** 可以止瘡血可以居水中可以辟飢渴 如 凡此三事亦 以辟飢渴可以延年今煙皆以勤勞不强爲發 階 禭 多不强為務故行气 多不强為務故行气 命其大要者胎息而已胎息者、命其大要者胎息而已胎息者、

用

嘘

虎豹、

**虎豹爲之伏匿**。

噓瘡

血,

掮

血則

企 山間有毒。

蟲所

之 雖 氣、 不 亦 見 其 時 人, 鲁 便 也。选 但 爲 人 嘘 贶 多躁、 我 手、 少 男 所 彼 以 雖 修 百 道 里 之 矣。外、 皆 忿 矣。 叉 中 毒 卒 病、 但 吞 三儿 作

凡 之而後、一 怒憂 著 後、 泉 吐 依生氣時閉氣以心中的一舒氣更噏之能十二 自 氣令人 舒惠 1: 氣 毛 引 不 道、 多 其 動、 氣 者非止 經三 法 當 少 是氣是小通也再二十息不舒氣是大通也此治身之十 心中數數令耳不聞恐有誤亂以手下續能至於千即去仙不這 心中數數令耳不聞恐有誤亂以手下續能至於千即去仙不這 一切則心常不勞又復導引行氣胎息眞爾可得千歲更服命 一切則心常不勞又復導引行氣胎息眞爾可得千歲更服命 一切則心常不勞又復導引行氣胎息眞爾可得千歲更服命 一個月在口中內方子,是當以漸除之耳若令 一個行之無數若修存之時恒令目 一個行之無數若修存之時恒令目 一個行之無數若修存之時恒令目 百 ر آم 在 密 室。性 閉 戶 安 枕高二 寸 华。難 正 矣 身 偃 队。 瞑 於千即去仙不遠矣。 也此治身之大要也學 学之初起三息五息上 耳。目若別 別 氣、 止 於 辛、胸 常 七 魚隔、 U 息 肉、以 夜 鴻 九 及 4 息

可以 彭 光 祖 干些存! 學天 恐 興 日、 身 者、 目 到 道 存 疃 不 · 朽清 合、咽 Ĥ 不 氣 煩、出 服 月 《相通也所以倚御风光芒之液常密气 齋休 湿 但 共光 入 不 明堂 中 須 東 以 倚 運 百 邪 自 滅。 Щ 居 照、 觝 舉、爾。 凡 月 £ 温。日 
到 
夜 夜半存日色 象 在 45 左、芒。服 中、 夜 月黄 自從 行及 月在 金丹 右。色、大 口 眠 入、臥、令

使照

之

塓

日

相

覺

心 腹

麚

光

映

呐

液

九

+

五.

日

+

H

H

亦

如

王

又

(男服

H

象女服

月

H

勿

廢

便

人

聰

明

朗

Ħ.

藏

生

#### 守一

或爲 邪不 有千數以自衞率多煩雜勞人若知守一之道則一切不須也仙五宝中帝請問眞一之道皇人日長生飛仙則惟金丹守形却老 寸二分是也一一有服色姓名出黃庭經 夫守一之道。 山神所輕或爲精魅所侵唯有眞一可以一切不畏也守一法具在皇人守一經中。敢近人若服草木小藥餌八石適可除病延年不足以纏外禍或爲百鬼所枉或爲太山橫一數以自衞率多煩雜勞人若知守一之道則一切不須也仙師日凡服金丹大樂雖未去世 眉 中却行一寸爲明堂二寸爲洞房三寸爲 仙則惟金丹守形却老則獨眞一故仙重焉凡諸思存、 中男子長九分女子長六分昔黃帝到 上丹田中丹田者心也下 峨 丹 帽 山見皇人 者、

# 攝養枕中方終

胡 旣 康 久、 癬、剛 渾 教疾恶慕 然無 惟先生 **圭角之露當語學者曰吾平生得** 明道之和易凡遇逆境必加 遇患難進學在 他人 則 情志矣。 忠難、 含容別 進 學。力

以 四 液二七過 起 於是 日臥 之 身 中 杜 手 一四止使 辽 使 以 有 Z 黂 」上製而り 有 熱高 465 起富 无 治 锐。 狠 白 平、 及 液 或 面 **最百有二十** 氣 後杜 厚帛拭 指 過。 流 按 目。 平氣 下隨 焉。 漢文 來字 常 澤、上 摩 濟之 灅 己 精 高 人名 之所 万 形皆使酒 Ħ. 行 和 Æ 火。 之、則 下宜 月 明 頸 Ė 在三 中有黄 坐、 授 先叉 液二 過新 權 痛、 中 通、 支 通。向 上、 無 及耳 白 風 骃 以 干過、 其 (左右) 疾 內 之 之 氣 謂 氣 之後使日 手旋 矣。 選 耳 水 王 不入己 道 焉。知 爲。 内、 方 手、乃 白守 復合 贝 可 於 其 火、 目 漬 m 使 介 初 復屈 耳 者、 外 周 黑,可 祝 內 度 皺 景以 先 存 尋 液常行之則其目明其體而俱熱溫溫然也順變摩 行 辟 日左支右支三神合門 日、 以 斑 生。 也、 三十 眞 動 掩 以 不 鍊 氣 常 之梯 熱溫溫然也。 其 生而 其 不 出 旦 \_\_\_ 身 過、 身。 頸 死 如显。 日 其 級、 體、後、光 者 坐 (離性) 身之內五 總 也。 Œ 伸 因 學 臥 靈 手四 仰面 一太素 而其 如 任 数 之 合真。 少 意、 門 數 常 極、視反上 女 丹 大 存 然 矣。經 上 凝 衝 於 無 頸、張 不 而 所 景 泥 飛 天。 與右**黃六華相當風**魚不垢邪氣不干矣於此 若理 時 舉其 側 謂 日、 於 澈。 丸、 也。 揧、 是三 其 一面 山 如 旣 櫛 宜 頸、 是 中 川 、華相 芝 之無 接 硱 滥 使 有 氣 通 且 其 液二 則 百 上常 頸 氣 洏 如 黑 以 眉 數 關、 典 書 行 雲、 泵 七 焉。爲 左 纏 也。得 之。 爲。 生氣 之各三 過、 氣 良 右 左右 清 至 咽 次 久、 手爭 按 思 景被 日 繞 存 Ż 廢 額 疫、 所 手 中 身 於 左 九 溡 焉。 爲 伏 痛 麽 蕐 而 而 心。 右 臥 咽 經 拉

中、矣。手 喉、年、心 光、煖太 無 鮭 旣 使 朝 焉、虚 數 不 也。過、 體 其 其 焉。 始 眞 色之 除。上、 有 卽 亦 **三、** 則 眉 於 生 人 大 出 金 哦 或 不 Ŧī. 以 固 化 加 中 年、喉 日、 使 耳 澤。液 出 **事按其**日 腦 目 生 而 月 九 日 + 相 於 身 至 過。之五 齒、有 堅 日 復 月 者 有光 纏 崗 也。之 居 髪 上 於.而 旧 无 而 赤 於十有 目 輝 年太 於 者 以 行 旦、 彩。還 行。面 、還 子之 面、 色有 焉。入 也。 手 胃 入 + 此 因 九 首 髪 於 中。上 左 服 八 乘 目 入 之 之 遺仙 H 紫 過 其 際、 時 於 胃。年、 如 五 日、丙、右二、存月 是 下、 其 四 光 是 額 之方 張 可 九 爲 面、之 櫙 맹 月。 納 微 以 車 良 於是二 乏上、 至 十 矣。有 世 檢 上 液 子 H 得 至 以 久、 也。此 象從 目 焉。 左 無 道、 自 而 日、 五 右 是 數 華眞 其 神 内 色 見 大 五. 平 日 /智慧經 可干 手 焉。 月黄 者 存 决 乏 其 景 H 口 行 赤 明之 乘赤之、子、 常 與 也。 心胃。 而 妃 氣 先 無 司 色有 行 影 入、 其 閉 五 順髮就 Ż, 則 有 在 瞳 命 津 矣。已 日、 目 H 合 白光 目 於 東 日 也。 内 九 者 過、 乃 内 夜 服 B. il) 氣 月 以 清 存 卿 霞 視 吐 咽 明 、結、 Ž 復 之 + 日清齋辟 雙 手 相 氣 液 如 月 旋 惟 明、 中、 世 實 爲 通、 見 攀、 咽 中 眉 是爲 令多 之、 Ŀ 漱 使 焉。 其 4-有 霞 如 五 於 耳 之 = 照 日、則 元 過、巌、服 者 穀、焉。喜 攝 是 者、 後 + 耳 H 大 因 B ---扣 於 矣。採 心 運 目 硱 則 有 焉。九 如 Z 幽 口 精。 之 其 電存 是 於 明 小 生 過。錢 聪 七 呼 惟 精、 首 光 焉。 察百 内、 是 暎 穴、 從 唯 通、 田 芒之 日三 M 終三 日、 是 興 聞 腦 赤 理 明 氣二 道 流 爲 日 和 夜 服 液 中 色 關 九 液。常 存 散、 合 而 行 鮮 魂 也。 七 + 而 日 之 光、 風 夫 月 過 下、之。 有 徹、 M 神 元 行 覺 之 密 濕 在 數、 人 其 法、乃 過 九 面 之 是 道 於 台 世 其 行 不 開 使 有 也。之、 從 凝 玉 1,7 

者、道 栽。火 月 者、沈 棗 嬰顋 枕 手 不 明 王 魂 事 消 喪、 閉 · 交梨者 吟鹽 営其 解也。 可 則升 人 矣。吾 朋 矣。 何 也。之 不 友 戶 自 吾 骨、七 關 。固。 儿 之 也 有 準 有 解之 辦 海 也。 汝。三 矣。交、 有 放 力 泉。非 益 担 磨 外物也。 志 魄 乎 但 其 之 精 鑧 竭 哉夫人 關調、衛其 仙. 體。日 延 經 不 目 矣。决 明之 若 出三 遇 方 廣 吾 쪪 甚 為 治 御華 芸 師、氣 其 則 將 聞、 有 之 祕 Z 骸。 生 於 調 丈、 聲 縆 五. 致 焉。 T 童 術 措 藏 死 也。而 平 氣 焉,面 焉。致 手二 安 保 **蓋、也、城**乘 其 眞 遇 徴 霞之 心。玉 雜 守 湿 面 其 者、 矣。其 其 醴 役、真 師 白 者 飛龍登 人日、 二篇 中有 金漿交 姜 身 肩 氣 道 不 則 Z 神 矣。爲 Z. 伯 覺、神 道 之庭 法 甚 生者、爲 L 荆 具 眞 不 者、 焉。 易 五 者也。 也 以 道 太 一年 遇 棘、梨 專、 精 也。焉。 日當 者當 行 火 仙人 者 髮 目 菜、事 學. 則 而 仙 體 者 者 命三 其 道 使 無益 首 之 不 騰 腦 身 動六 足不 不白秃髮軍一定奏。若體士 不見 心。平 宮 藫 飛 、有 鰰 Z 不 之 關 九 岸 心倚 鏡 而 也。華 已。 青、當 別 也。患 暖、日 常 明 也。也。 中,調其焉 調得焉。道 焉。則 **州去徘徊生死** 者 心 耳 有 不 身 不 45 悲 者 之 芝 被、徘 影 未 隱 體 守 生 正 口 則 士、智 寶 目光不 眞 真平林 矣。 無 矣。偏 者 之 面 焉。心之 生死 也 時、從 內 焦 屫 欲 邪 游 巤 有 勞 矣。也。 也。 之、仙 酮 毁、輪。 之 念 多 也。遂 日 太 殖 家 腦 視 業 髮 得 也。 但 滅 盈 中 則 有 陰 减 子 多 度 道 篤 普 懷、遠 子 精 固、時 足 不 則 則 者、 散 焉。志 者 脫 根。則 孫 髮 鏡 T, 太 世 無 當 Z 矣。 地 ---猶 不 素 以 而 而 也。友、 學 骨。 能 之 守其 羈 豫。拔 魯 矣。 堅 夜 仙、 拘 聽 夫 生 淡 外 關 形 也。华 贷 致 衆 丽 精 也。尸、骨 學 矣。則 有 死 則 1

道 水、口 日,畏。色 在 日、右 合 故 者、 之人, 呼 常 壁 龍 掌 氣 其 人如思朝食未有不得者也惜氣如惜面目未有不全者也下士號於求絕而傷悲日緩急得中如之何曰衆音和合八音妙寒矣太上眞人日學思無愛則無憂矣無憂則無畏矣太上眞人日彈琴弦緩如之何或曰不鳴下 吸 眞 叶 也 體 書 Æ 滅。 虎君 鍊 五. 《間太上日本 丹以 喜 徒欲 加 死 其 藏 1 to 刀 熱以 氣 怒、 至矣夢之思者何也一一神受恩既已明液者三 N 籍 不 7.刃之蜜歟孺子2 寧當反 洗其 衆 損 陽 杏 m **总思**既已 其 也 聞之不亦怒歟。 取 胃斯明徹矣吾櫛髮則 目 生 芯 鼻數铵其左右、 舌 斯則 氣 目。 者 \* 焉。 也 順 喉燉津 哀 明 愼 手以齊其 矣。笑 知其 樂、 知 道 太素 箾 太 損 远矣紫微夫人I 计於口 上日、 言而 其 則 則 嘅 則魂妖二則 液 髪。 經日左右手 性 氣 如櫛馬 人命 思其 不白而 4 而 向 者 īfī, 矣。 無 也。 E 榮華 在 其名曰灌 數斯 不 形 地 日生矣 左 知有 幾 焉。 日、 而 心試三則 記日泥 [為道] 式 怒其 右 常 日間或日數 體 一截舌之思焉。 、規之法能信 肱 摩 Ė JF. 漑 拭 更 灔 者也陰陽 丸 #: 瑡 其 尸賦也旣寤以左手捻 框 八玄華保精常存左爲隱日中嶽名書帝鎮者也目欲照 文耳數按 (面使熱焉) 經日 以 手靡之則髮不白。 日 使 閉 入 間或日終食間太上日未 目 南 氣定 英室其 極老 竭其 明何也吾以甲子旬 期。 則 人日學道執 |不鳴不悲| 則聽徹 彼 精 斑 E, 者 冥 [3] 名、其 使 卽 不 也。 矣。服其不 生 百 人中者十有 道 滅 而光澤矣。 日弦急 月、右 心其 生 瞑 鬼 如香以自 而 名日 浮矣 忌 憂憂 明獨 畏 而 如季乎學 坐、 坎 爲 也。 如之 營治 消 生 也或或 内 日 功 存 東 爲 魔經 摩 燔、 則 流 四 根、 道 左 城 何。有 財

## I

枚 而 溺 其 鬼 白 協 仙 Z # 神躁穢 學. 年、 H 氣 者 道 去。方。 如 升 仙 不 + 者、南 此 飴、 天 干 師 有 嶽 必 焉。試 無 食 矣。四、 之 之以十二 他之焉、而 先 眞 皆 H. 夫 則 養其 人 者 黄 鬼 反 謂 精 仙。有 4: 氣 X 萬斤 身 誠 仲 人 或 化吉矣。 道 綅 Ż 有 而 甫 好 士目 人 至 Z 道、 後 曰, 拜 者 也。 常依 爾 太 石 夕寢 善 不 腦 一懸以 華 王 知 夢 仲 者、 宫 其 存 地 則 致西 方夙 矣。虧 甫 F ----丽 摩 髮、使 减、 吸 在 爲 其 則二 筋 夜 額 嶽 崇 目 泛上月 女人 液 向 偉 焉 + 景、餐 不注、 道寢 柏 夜 有 授 木 行 匹。 安得 酸四 其 以 拜 在 扣 扣 下。 道。之、 臍 幽 其 有 求 + Ż 或 鬼 函 成 有 長 上、 斯畏 有 道 --哉。餘 生 厠 拜 心 有 焉。 安 豫 萬邪 矣。 仲 年、河 叮 甫 水 而 焉。 治 者十 胖。 遠 無 敢 寢 其 成 + 矣。近 之 仙 疾 焉。年、 有 141 也。床 師 致 而 其 八 日 Д 甲 欲 後 牟、 河 lā 寅 子 劉 高、 於 教 偉 修 服 伯 庚 高 其 是 也。道、 之 授 申、 則 是鬼 眞 木 以 餌 學 地 有 水 生 之 仙 氣 神 紫 八 行 + 競 不 去。年 華、丹、有 不 亂 及

u

興

뛢

遠返 陰陽還鉛汞區 括 海 馬 平有靈之九神無爲 激開 在二儀杳冥之內包含一物配甲庚定雕坎絕水火布炎涼列君臣走龍虎。 蟾子日金丹者天地之氣宇宙之靈也乾坤之祖、 功一馬驟歸三島外六神長在五湖中烹煎爐裏收丹雲滌蕩華池散黑風。 七源之妙有明九轉之天關者也金者朱汞之眞鉛黃芽之眞液者也於是 光世界夜明方見是真龍王游子曰深乎其言此還丹之微妙者 分有定節は 之一主皆萃於此書焉缺日交加南北合西東造 候無差九轉則爲金液三年則爲瓊丹故吾所謂還者、 日月之精也。 其乃 化流源 恍 惚 也。 Z 使 閃 奪

## 仙 導 引

太清導引養生經凡十二

常以兩手叉頭上挽至也了東向爲之息極乃止不能息極五淨東向爲之息極乃止不能息極五淨東向爲之息極乃止不能息極五淨 上下至高辛氏 時 獨存導引術云導引 除 百 病、 延年 彸 帶。 朝 起、 布

至地五噏五息止脹氣又側臥左肘肘地不能息極五通止自當日日智之久久知

極、益。 掩左手腦。 復以 右 手 肘肘 地、 極、 掩

右 手腦五 息止引筋骨。

以 極上引皆五息上門下見。「兩手據右膝上至腰胯起頭五息 兩 息止、 **但手極上引復以右手腰氣右手據腰左膝左** 石手極上引。 膝、左

氣。手 極 **贬氣左手據腰右三 於頭五息止引腰** 手據腰左手極上引五息止引 中

叉 手 胸 脇 海 **極止通血脈** 與不息自極止引商 面耳邪氣 不復得 入。

調。 引肺 中

引除皮膚中煩 氣。肝

兩 手 相 叉、 左 右 學肩。 脚,引 周 氣。

Æ 立左右 榣 兩 能。 引脚

寧先生 導引養生法

病、寧 於 强、令 型以愈百病若卒得由 F人肢體骨節中諸E 其 人 令年不老 先生者黃 疾所在 相保。行氣 中諸邪氣皆去正氣存處有 Щ. 中風病固癌瘪不隨耳 爲陶正能 以 意排 除 去之行氣 燒 者、則 龒 能 者 丽 等不聞頭眩癲疾 欬逆上痘 肥精誠勤習理行之動作言 开、随 救人上 व 上下、 補於 者 · 遠全則延年.丹去日本衣裳不灼先生日本 中導引 灼。 者、 則 言語之間 氣腰脊並 生日、 n 治於 戸 **苦痛皆可** 存乃天 ĮŲ 晝夜行· 肢自然 所 行 之骨節 以導 氣以 之拨道。圖 按 引 除 但 親 堅 像、

勤行、

散髮 屋固不息四通。 上不息四通。 上不息四通。 上不息四通。 上不息四通。 一漢 上不息四通。 一漢 東向握固 坐、 通。 舉 手左右 導引、 手 掩 **西斯斯令爱黑不** 目不明。白。

東 向 坐、 **台**鼻宿息肉愈 **山**睡之二七相壁

東向

東 [11] 坐、 不息六通。 愈 耳 疾。聲目 过, 還 坐、 不 息七 通。 愈 胸 中 痛 欬。

膝 目 吸鼻

去抱 氣 上 **卞通 鼻**內 氣、 愈 麙 弱。 不 能 從 陰 陽 法、 大 陰 勿

蟆行氣 法

坐、自 動搖 臂、 不息十二通。

·消右有飲病; ·及水氣。

···臂不息即不 者以氣排之口

傷。初

不

H

等足五指令內 热利腰尻完治淋遗溺愈 仰頭吸日精光九咽之益精百倍若入火垂兩三 右有飲病右側臥左有飲病左側臥有不消者

氣不穩矣兩手交叉頤下自 極、 教肺 氣治

氣 欬。

痛。

艫 左手以右手指搭肩 能等氣 法 挽之傾側愈廢

膝。 及

小便

不

通。

七九

正坐以兩手交背後名日帶縛愈不り以左手急捉髪オラシュ 氣 盤 至 行 升 氣、 捉髮右 以 田、 治腰 衣 稷 \* 口, 不 鼻 知 不 痛。 息 手大拇指 九 通。 不能大便 血 正 脈 臥、 大便利腹感虛屬。 念捻 憿 微 鼻 Á, 出 不息、 內 氣、 即氣 愈 陽 塞 上行致泥 之氣使陰 不 通。 反 网 不丸。腦 手、 摸 中, 膝 信 令陰陽 明、皆 上、 仰 利 頭 陰 從 餜 陽 數 疀 至 之道 取 氣。 不 也。僧。致

以 以 兩 兩 手 手 窜、 捉繩轆轤倒懸令脚反 反著背上挽繩自 **1懸中念** 在其上。 不 專意精 食不得下。 眩 風癲。

以 手上 牽繩、 下 手自持 脚愈尻 久痔。

坐 地、 直舒兩脚以 兩手叉挽 兩足自 極感腸 不 能 七、受明。食、 吐 逆。

间 一种頭、 不息五息五 通。 以舌撩 口中 ·
沫滿二 长 部、加、口

低頭 頭倚臂不 下 親不 不息十二 息 通。 通。 愈 辺 風疥惡瘡熱、 意排留飲 宿食從 、不 能 入 下 吸可候 息 愈。苦 者以 向陽

明、

仰

臥、

以手摩腹

平足、

兩 手著項 引足 相 **返臂十二不息十二** 叉治 毒 亦 念腹中 通。 大 愈脚足 氣 即吐 温庫 任 春 痛。病

月 精 法

箕面凡陰噏 月 益精盛。凡 時。 時、 月 入 時、 向 月 Œ 文、 不 息八 、通仰頭噏: 月精 入咽 之令陰 氣 長。 煽 八、喻之、

精

加北方質 入

指、 急。

踞、向 以兩手從曲脚入 舉尻 尻。筋 用行 氣、 乳

脚、 交叉項以兩下 蟲、痛。 利

寫 舉 總 至。治耳、腸、以兩、 手舉足 日不明久爲之則令人髮白足蹲極橫治氣衝腫痛寒疾納手據地舉尻持任息極空曲脚入據地曲脚加其手舉出與手挽足五指懲伏免痿屈以手挽足五指懲伏免痿屈以 息極交脚項上愈復,具可用 果法蹲踞以兩手舉品上愈腹中愁滿去三曲 足五 捐、五 抵藏。 頭、自 極、 則 五藏

氣

治耳不 開、目 人髮白

彭祖導引法凡十事

四兩足相向五息止引心肺去欬逆上氣。四兩足相向五息止引腹脊痺偏枯令人耳聽一一,內解衣被臥伸腰與少時五息止引腎氣去濟一,內解衣被臥伸腰與少時五息止引腎氣去濟一,內解及被臥伸腰與少時五息止引腎氣去濟一,內解及被臥伸腰與少時五息止引腎氣去濟。一點祖導引法凡十事 凡彭 **商** 夜 渴、华 道。 導引 至 法云、 纀 陽。鳴 導引 平 H 爲 除 之。百 病、 禁飽 延 食、年 益 沐 浴。醫 要 也。

利

陰

掩左 Ň 脛、相 屈  $[ii]_{\chi}$ 指、右 Ħ. 息。 滌 股內壓之五息止 於內壓之五息止 於內壓之五息止 於內壓之五息止 於內壓之五息止 此。 除 五絡 息、之止。氣、 引肺氣、利腸胃、 去邪 去 風 虚、氣。 令人 目 明。

上、九、八、七、六、五、 張 仰 臥、 脚 兩手牽 兩 足 五 筋。

兩足、

· 解髮東向坐握目 治頭風。 上土通上治諸勞。 導引以手掩兩耳以指指兩脈! 邊五通令人目明髮黑不

烈長息 三子喬入胂轉引法延年益馨 衙入神場引法延年益醫除百 王子裔導引法凡三十四事 · 久寶乃自2 心也愛如思 之百動。 學。前 青、 如 鳧 M 糞 腹 B 噶氣有 伏鼠、 高、 長矣氣之往 頭 後兩 也六葉抱胃前 挟脊、 有外聲 東車心黎其下 東車心黎其下 直 齊肘 而居、 欲得其居高 也其色正黑肥肪絡之白黑昭然胃膽緊其下如綠綠囊脾在中央亦抱 加華未拆倒加華未拆倒 遂推 級網囊牌在 竟 去 另而**復**始欲生 之伏免股胻以省爲貴。 環一十重 懸著 休、 肺 去 下也肝又 身各三寸。 先極之而 如 胃、 繁其 得 若 止。解 肺。存

网

候 在 法 .息 所 念 徐 頭。齊 腹 止、居 F 徐徐 中 以 者。轉 口 小 折 去場 內 往 陽 氣 腰 右 期、張 脚 枕。乃 來。者、曲、 氣 腹。病 止。填 度 長 以 無 復自 欲 者、口 汚 往 九 **心者徐**门 赤、穢 來二百 出 極息、所、 法 氣。 九 鼻 思。 以身。 步、欲 却 州。肺 水色。 一层九土。小明氣五十 一层九土。小明氣五十 一层九土。小陽五十 一层九土。小陽 一层九土。小陽 一层九土。小陽 一层九土。小陽 一层九土。小陽 一层九土。小陽 徐息。引者、愈、徐 名日 已、胸 中 補。之。出 爲。病 者、閉 氣 六、諸 病 肝 口 在 數 不 欲 藏 溫 十。差。導 喉 意。 所虚 此。十 死、中 復 引、腎 指。咽引之 胸 如 慮 駁 者 志, 中 法 者 臂者、 者、 豧 引、閉 此 之、實 名 病 枕 以 目、 4 者、日 高 愈 賃 B [七寸。] 之間 欲 爲 者 꺠 效。開 去 会。 腹 之。諸 月。神 閉 中 治 在 以 有 舍 所 諸 所 寒 口 修 ·C 温 苦。苦 孰 抦 下 則 法、者、氣、正行 百 蔏 氣 所 欲 枕 咽 偃 脈 之三 引 髙 队、不 調、 不 快。頭 被 四 用、邪 病寸。十者、病過 髮、第 若 뇠 過。如

四、三、二、一、寒 仰 端平身頭然坐外熱訊 度。腰。臥、腰。腰 以 鼻 兩 臂 内 氣 膄 閉 手 鼻之、據 自前 地。以 後 搖 吐 氣、復 頭 各三 划 鼻 不十。内愈挽便。除之。乃足 頭除 虚、胸空、中 耗。肺 轉中 地。痛、 閉咽 目 氣 搖 令 之。溫、 閉 目 也。

歪

左 坐、脇 側 以 口 吐 氣。 以 内之。 除 穳 聚 130 F,

端 生 徐 以 鼻 內 炁、 以 右 手 持 鼻、 除 月 淚 若 出、 去 鼻 中 息 肉。 耳 撃 亦 除。 傷 寒 頭 痛、 洗 洗、

五、以 开 出 臥、爲

偃 七 以 啊、口 **ep** 徐 大 出 埃 氣、 腹 以 內。鼻 内 之。除襄 急、 飽 食 後 小 咽、 咽 氣 數十 令 溫。 若 氣 寒 者、 使 人 乾 嘔 腹 痛。 從

立 直 兩 手、足、 展 以 兩 鼻 臂、 仰 氣 W 小 四 手 叶 手、四除所 掌、氣 所、以 數 復 十。 鼻 以 内 兩 鼻 氣 手 出 閉 相 結之。之、摩氣。極、自熟 熟、 令 極 以 微 七 廯 氣 息。腹、 入 名 令 鼻 日 其 中。蜀 氣 E 勿 下 令 選。出 之 鼻 除 知。脇 除 除 脇 下 身 積 皮 聚。庸 中 熱 痛、 背 七 痛。 息 止。

舉 叉、左 抱 膝、仰 其 氣、筝、內 却 右 腹 七 兩 三七、背 痛 結 卽 皆 通 暢。 行 之十 年、 老 有 少

以 鼻 内 氣。或 為極 效、七吐。 不息、候 便、止。氣

飲左右 手 如 飽、傾 射。腰、目、鼓 可以 氣 或 時 復 為之住。 為之有寒気 氣、 腹 中不 安、 亦行 之。

據、腰。腰。兩滿、腰。相 舉 右 手、手、張 仰仰弓坐、侧、閉等、拳、滿生閉氣 以以 左 手手所外 左 肢 十。鼻鼻 氣、氣、每自自日 極 七 息。息。為 除 胃 寒 食 不 等。變、則

仰 舉 頭、左 以 鼻 内 氣、氣、右 因 咽 右 之數 除 執 身 中 極 傷 七 死 除 肌 內 瘀 結 氣

旅、瑞 沉 令 展 不 兩 足 臂、自 通 膝 暢、頭 以 即 内 鼻 向、納 引。相 對、自 手 極、而 手 七 抱 翻 息、 頭、兩 足、搖 生 足 轉 腰、 + 下、以 鼻 而 止。 爲 内 氣、除 開 脇。自 胸 足 極 中 七 息。寒、等。血 周 除 身 痺 痺 疼 樵 厥、 痛、逆 兩 脞 不

脚、骨 兩 手 抱 左 膝 頭、導 生 腰、兩 以 鳧 内 氣、宛 自 E 極 七 息。名 除 難 屈 伸 拜 起、 胜 下 痛、 瘀 痺 病。

整。足、 兩 手 抱 右 膝生 屦、 以 鼻 内 氣自極 七 息。 展左足著 外除 難 屈 伸 拜 起性

云、除 脢

正偃臥直 臥、耳 兩足、 兩 須小 胞 氣。所 在、 令赤 如 油 囊 횷 丹。 除 陰 下 濕、 小便 之 4-所。難 頹、 小 腹 不 便、 腹 中 熱。

氣

咽

Ŧ, 側 腹 中不 烘 者、 已 溫

極 腰 

極七息 爽二十 Ħ. 段

脞 寒。

食 嘔。

拘 拇 指。 依 用

但口田氣勇內之數十不須小咽氣即二十一個队左足踵拘右足拇指以鼻內二十八個队左足踵拘右足拇指以鼻內二十八個队展兩胜兩手兩踵以鼻內氣二十八個队展兩股兩手兩階左膀 停字。兩二十八個队展兩股兩手兩階在房 停字。兩二十八個队展兩時兩階在房 停字。兩二十八個队展兩時兩時在房 停字。兩二十八個以展兩時兩時在房 停字。兩二十八個以展兩時兩時在房 停字。兩二十八個以展兩時兩時在房 停字。兩二十八個以展兩時兩時有過 在左端 坐、足 日、揖、身、以鼻、内、,

三十二病 下、端 生 腰。聚。腰。拘 端右 坐、視 目。生 腰。以 鼻徐 恦 日 內 1P 頭。氣、氣、極徐極自七 以 而 吐之、 数十一 止。因 而 止 之三十二 所而 且上 此、入。 開 目

作。

端 坐者積 右 以 鼻 徐 内 氣 ini 咽 之、鼻

江賦云噏翠 前、 深能益人延年與調氣相須地反對五舉起立以期前後班三石弓力左右同兩手相。然三石弓力左右同兩手相 霞。此 氣。 興 重、枕 中相 (轉徐徐振身) 且好將息勿令至大江河期指。如命主读地縮身曲登上兩手據地縮身曲登 手 及 提 治 上 十 度 水 提 細 捩 如 7曲脊三度高-度作拳向於手法兩三 法。 後 邴 手 築、相十叉、 手相 叉、度。翻

行。 能通 伏 氣、 行 之

不 Ta 輒 服 也。 危 執 閉破除 此

諡 消 小将室 心息大畧若是如氣氣取子午卯五 、累若是。 中生炭 如 火 煖之服 腹 中大 冷、也。 近 日 和。 如夏 氣 及 H 午 禁 氣。可 時、 加 取 腹 月 中氣 中 大 熱服 服、 卽 明淨、 夜 涼 大 华 午 不 冷。氣 時、 爲 及 氣 平 不 死 氣 ď H 氣。服、加、 如 爲 वा 冬 熱。服 寒、仍 耳。 卽 須 於 以

右 展 足長 取 體 出氣 中 安隱消 三兩 度。 得所 息得所。 病 如 處、安隨 氣時出水 時、極 「病遂盡矣」 住 消 息 耳。 消 如 服氣 息 住、 之 先 時、舒斯 手展 中展、展、 微微細 按捺 支 叶 箭、 之。舉問問 定、跳

耳 BII 聞、 則 也。驚 號, Ħ. 服 神, 盘 招 則 其 復 損 吸 寒、 也。入。 N. 加 服 出 氣 氣、 急、 太 入 急、 及 令 出 自 吐。 耳 皆 聞、 須 亦 微 然。微、 如 吹 也。後 綿 腹 不 內 動。 是 热。 其 及 畤 常 箾 候 熱。 也。 出 如 入 入 氣 氣 太 太 急、 急。 轉 加

糜 初 面、 入 轥 氣 Z 腰 令 時、 書 四 肢 將 節、 息、 皮 以 內 飽 骨 爲 罐、 度。入 若 頭 飽後、 山 貫 令自 徹、即 左 腹 右 中 拓、 即 亦 好。 更 開 如 爷 前 托、 其 服 左 右 之 取 捩、 飽っ 及 蹴 更 空 不 各 須 Ξ 動 度。 作 耳。然 後 自 然 咳 安 嗽 耳。 也。拔 髪。

### 按 摩 法

熱

則

盛

如

冷

及

時

出

太

耳

聞

增

自 便 普。 極 起、 =, 狼踞 止。也沒 4 經云 叉叉 大 H 、摩指少 夏 膃 濔 毎 顧、 手 兩 B 項上、 日 左 未 楽 相 右 起、 啄 自 令熱 幽 左 摩 啄 令 摇 右自了 熱、 一七。 以 固 更 日 內 熨 不 解 精 甦 不 通、 目 涕 眼 戾、 息 别 ijj 云、 能 滿 甌 Ħ 不 自 F 過次又 隨 留 極 握 七此 次又以 復 年 有。 精、 固。 百  $\Xi_{\circ}$ 歉 退 漱 叉 4 彌 E 魄 漏 便 滿 伸兩 住。 人 明 之 指 起 唾 唾。 F 法者 目 令人 之若 按 Ξ 明。 目 足、 床。 日 昅 何 幽 握 淚、 能 四 及 氣。 含染 皆 叉 H 四 終 固 稈 不 令人 初 E 日 手 閉 不 痛。核 前 起、 涕、 握 息。 而 目 呐 之、 拟。自 以 次 Ħ. 頓 不 百开六I 邪氣 明被 之令 則 踵 兩 息。 極復 ŧ 以 自 舌 掩 人 百萬 經 極。 Æ, 漱 愛氣 日 云, 三。 上 砜 極 派 貴堂 耳、 执 No 不 極 滿 得 魂 手、 生 皆 徐 朝暮 入。 指握 串 下 徐 所 中 ·一手亦 液、 以 制 下 出 於四小 担 津 此 熱 氣、 少人也。 一点小指下 一点小指下 之。 液 接 大 滿 AE 晀 、也。但

於左 之。推 未 漱、時、橈、三 風 氣 右 左 盘 製、脚 右 出 邪, 至 勢 . 大 = 收坐、 子 名 日 次。胜 幽 於 手 頭 去 向 前、 上 又 七 背 不 頭 住。床 挽 面 百六 叉 前 同 白。止、 Ŀ 弓 耳 勿 吐 風、 前 乾 左 勢 大 叉 洗 握 兩 却、 南 徐 法、 十、隨 手 盘 指 亦 峻 手 浴、 飽 鮻 兩 髪不 令人 勢 坐、托 盤 摩 然。向 延 目 祑 手 按 勢 右 胸 頭、 华 叉 散、有 兩 以 仰 勝 令 手 左 手 以 隼 白。小 前、 不 豚 右 右 風 以 数、数、 枕 便。左 热 冷 液 亦 手 手 寒、 以 次 **恋、掣** 脚 如 枫 漱 水 便 托 攊 向 時 摩 叉 之、 叉 洗 以 如 肘 王 硱 五. 勢振 上. 以 引 泉 不 七 療 地、 氣 之。鹽 间 面、 面、 迴、 盡 乾、花 背 左 右 熱、從 、用 兩 前 不 拄 動 勢 頭 得 以 及 右 膊 手 盡 手 昞 勢三 縮 臂肘 握左 至下、 仰 Ξ, 托、 痛、 水 生 杖、亦 遣 一令人 以 舉 百 漱 但 如 托 鼻 麻 冷 去 之 手、 身 閉 之、 勞 天 病 遺 水 中。油 皆 邪 氣。 盘 丼 氣。 搓 所 直 於 入 叉 寮 面 除。氣、七、 脚 數 勢。 引左 右 有 右 掣 手 眼 頭 更 爲 右 光 夜 則 手 脚 膛 振 令 中。以 頂 氣 欲 從 之、亦 臂挽 總 澤 動 此 不 疼 上 人 <u>}</u> 臥 者 削 頭 末 生。  $\equiv$ 取 法 彌 悶 面 時常 右 上 髮、 佳。次 歯 佳。地。腰 曲 却、旦 揩 有 托 兩 引 腎 起 得 手 擦 按 幽 如 平 右 未 光 手 左 右 頭 以 堅 有 冷 且 臂、 卽 扶 兩 彩。向 耳 胜 梳 振 兩 净、含 氣 便 手 神 如 \_\_ 赤前、 手措 動 叉 轉 上。 目 取 明 物 冷 挽 亦 向 七、 亦三、 法、極 訖、 前 明 微 膏 亦 痺 ---大 勢 復 糜 摩 築、斛 峻 酢 搓 得。及 以 無 身 坐、除 手 攩 以 叉 之、晨 膝 各 五 淚、清 斗 體、 令 左 以 人 上 夕 冷 長 兩 永 漿 Ξ 髙 名 热 手 左 睡 半 佳 梳 拄 七。 弓 手 並 無 畻 七、 悶。 從 主 衣 勢、 向 手 杖 小 但 頭 乾 盡 身 前 握 平 策 撧 頭 齒。合 欲 滿 之。 日 左 力 右 日 體、 梳 腋、 盡 手、爲 千 夕 勢 手、 B 垂 洗

七、下 者即年以 節、譬 脈、穀 阿、洗 常 坐、一 返、九 猶 勝 食 受 正 以 面 益、伸 導 + 求 於 七、仰、距 術 戶 辟。 脚、以 餘、引,難 湯 除 行 樞 以 於 漱 藥。百 脚 手 兩 前 耳 體 老 伦。口 不 IE 病。挽 鉤 手 却、目 中 也。朽 佗 訖, 坐 能 足 物 抱 各 聰 吾 不 是 當 岍 仰 常 距 自 膝 七 明、快、有 也。語 \_ 各 下、 牙 \_\_\_ 行 恐、 過 因 天 古 普 兩 舉頭、鹿 左 呼 也。齒 起 術、之 Z 七、 日、咽 出、者、 伸 堅 作 右 名 仙 冷 人 縮二 完、 必 七、左 戲 飲 \_\_ 日 者、體 水 僻 禽 食 得 手 喫 者、 及 欲 令 五. 臂 食 延 銄 圳 Ż 籕 兀 禽 得 漢 人 戲。戲。時 年。各 却 七、肢 如 飽 勞 心 之 叉 七 立、右 距 遺 動、明 少 有 ----氣 有 也。按 日 微 亦 道 地、壯 但 淨、 並 法、夫 頭 七、引 虎、 也。开 士 不 去 蹲 消。安 各 三百 Ŧī. 項 出 君 當 虎 胸 坐、禽 七、地、反 卽 夏 戲 倩 使 臆 鳥 未 戲 以 顧、者、止。應、者、極 天 中 、殿手、左 左三 法、戲 爲 食 以 四 Ξ 耳。熱。 爲 粉 之、前 任 肢 漬 日 人 令 雙 力 右 右 自 距 纶 熊、引 身 献 爲 业 地、身、四 人 托 Z 按 常 華 摩、之、手、地。左 前 凉 卽 日 術、 搖 以 猿 矣。以 翹 右 身 猿、作 = 動、普 汗 戱 兩 ---伸 擲、體 猿 五 則 弮 却 者、脚、 手 出 足 輕 日 經 榖 性。 相 爲 伸 便、鳥。鴉 攀 伸 氣 弟 擲、腹 又、度。兩 物 縮 顧、消、子 亦 中思 伸 臂、 自 長 有 以 亦 引 血 廣 揚 懋、 臂 引 除 开, 挽 脈 陵 以 冒 股、 伸 亦 腰、食。疾、腰 流 吳 粉 縮 <u>``</u> مـــر 爲 鼓 乍 吳 乘 通、普、 體 漬 塗 也。却、普 力、 身 利 動 病 彭 身、右 引 體、熊仰 行手 諸 不城 消 之、足、關 諸 戲 上 天

## 元鑑導引法

妪 拘 滋 樸 阗 道 遠 以 取 爲 之 流 於 水 物、不 腐、 近 取 戶 之 樞 於不 身。蠢、 故 以 其 Ł 天 勞 行 動 故 健 也。 而 若 無 窮、夫 七 絕 坑 曜 運 停 水、 動 而 .則 能 穢 久。臭 小 滋 積。 委 勞 木 而 在 湛 野、 若、則 君

戲教 被 食干子 兪 虚 無 則 毊 麼、 有 Z m 丽 源。 樊河、 也。然後 餘 不 以 而 沤, 調 臥、條,而 《国際於流末也轉引一十三條女 動而愈出言人導引搖動而 生二則以治導。 P) 營 鰄 以 或 動 或 (代導引。) 腐疾。 队。 有 以 逆、馬 卽 不 消之疾。 拟 無 不 斯 食 不 末 生之 畢 在 患。 而 其 行 臥 古 脚 中得之。 語 劇 衆 直、 **呵有三族之言尊** 者發寒熱感病或以攻流 臥 而 已,則百 治 自、 邪。穀 暮 節 已 朽。 堅 **清引之道** 矣。結 除不病。動、 筝如神向後。益 食 四 太飽居其一焉暮食下太飽居其一焉暮食下 則 太 飽 阿行之、 盛 以 也導引 移於 有辞效和、 而病 俯 君但不 仰 安 愈 於 作 天 見。便 也。徐、 知 内。地亦之 以 務、役 今以 餘 近 屈 亦 術、魏 寢 伸 息、搖 間、故 易 如 華 有 化、 胑 見之 希 針艾攻其 其 節。 不 以 猶 得 體、 不 事,引 大 生 薒 及 五. 廷 若 禽 令 疾、 乎。年。之 故

第一、 一治短 治大 深結跏 腸 騦 氣o趺 左手 按 右 捐 以华如 手 按 左 頭。 以 亦 額 着 之。地。 五. 息 此。

第

治陽 Ę. 水 癖。 手 捐 向 天 息。五 以 右 手 拄 地、手指 伸、如 右 足 展、 極 伸。 Ŧī. 息

第 治 / 勠 **P** 氣。以先左 以 手 叉 腰、五 右 手 指 指 天、指 極 五 息 止。足 右、右 手 亦 外、如 之。

Б. iko 治 右 腰 脊 亦 間 如 悶。縣 結 如 跌 腰 柱。坐、左 以 淮 相 按 置 左 膝 上。 低 頭 至 頰 五 息 左 迴 左 膝 上、 湿 右 膝 而 至

九

H 氣。 以 兩 手 相 叉、 拊 左 脇果 右手 肘、 頭向 右 轉振闧之從右抽 L 右 振 击 濄 止

第 七、冶 頭 怨 病。氣。 反 手 置 玉 枕 L. 左 右 極至搖五。極。之、 極 五 息 企。從乳至

領 八八治腰脊 阿 手 叉腰 左 右搖 身、眉

第 九九治胸中 以 叫 丰 ·叉腰左右。 曲

第十治層 中 勞 煩。疾。 兩 手 柑 叉左 石擗 之。低 頭歪 止。膝。 極 五. 息 止。

第十一治皮 膚 手上振兩 肩、 極 五息

第十二治肩胛恩 注 左右

第十二治 膊 H 注 氣 冷痺。起立一足蹋高一足稍下向前後掣之。更爲之各二七無病亦常爲之萬左右如挽弓各五息止。

病不生。

按

按 如 翠。法。拓 發 白三遍一月 W 辆 手镰 手 治。以參則 、地、 地 相 縮 叉、 回 人共按胜同。 王 II顧此乃虎 明身曲脊向· 領此是開胸 虎視法原。 上三舉以 胸法。左右 行 及 奔 馬此 手 兩 大坐斜。 手 杖 急 是 樾 相叉以脚。 特上。后右 上,后右 徐 身之 捩之法。 踏大如地。坐、排 如 兩 挽 手 捉、 起三用 是左右如 兩 以 手 手 脚 THE STATE OF 抱 兩 洗 前 向頭、宛 手 手 拳向前 法。 踏ったちで 兩 手 上。 樂。淺 立 同左相 古 文、 地、此 是 坐、反 抽 叉

命百病皆除進食眼明輕健不復脚當手相勾所伸脚著脎上以手 導 性健不復疲也。除上以手按之6克 凡一十八勢但老人日能行之三遍者常稱益

仙 引

其三 廰 湖 音 (三日奉死因毛貴龜亡爲殼靈不如無用物安樂過平生其四中其二日耕牛無宿草倉風有餘糧萬事分已定浮生空自忙。獨詩也其一日鵲噪未爲吉鴉鳴豈是凶人問凶與吉不在鳥 南 一日舉死因毛貴龜亡爲殷靈不 jЦ 啄 復四 中農家壁上有詩四絕意甚餐策第不知作者爲誰。 顧。 燕寢 無二心量大福亦 大機 深禍亦 深。 或

延年

續

# 修

### 明 武 林 冷 謙 啓

以贈爲腑故食辛多則傷肝治肝用嘘字導引以兩手相重按肩上徐徐緩緩身左右各三獨爲戶以贈爲腑故食辛多則傷肝治肝用嘘字導引以兩手相重按肩上徐徐緩緩身左右各三獨嚴魂性仁屬木味酸形如懸錦有七葉少近心左三葉右四葉著於內者爲筋見於外者爲爪以日皆三月此謂愛陳夜臥早起節情慾以葆生生之氣少飲酒以防逆上之火肝旺脾衰滅酸增甘肝如時調攝 之不可懈惰使一暴十寒方又可正坐兩手相叉翻覆向 腎氣受病肺臟氣微減鹹酸增辛辣助腎補肺安養胃氣衣宜下厚而上薄勿驟脫衣勿可懈惰使一暴十寒方有成效。正坐兩手相叉翻覆向胸三五偏此能去肝家積聚風邪毒氣不令病作一春早暮須念

月 令犯

風。正

腊 亦可大坐以兩手招地舉乌努刀腰脊三五度能去膽家風毒邪氣一月腎氣以息心氣漸臨木氣正旺減甘增辛補精征氣勿處溼地勿露體三光下一月腎氣微肝正旺飛鹽增辛助腎補肝衣宜煖令得微汗以散去冬伏邪,防夏餐雪 挽脚腕起搖動爲之三五

叉、右互相 三嚥津叩歯三げ 兩手作拳用力、 於內者 爲 止。兩 手交 爲 癌。 脈。勿

V. 月

H 月肝弱脾旺節約飲食遠避聲色陰氣內伏暑毒外蒸一月肝氣休心正正減酸增苦益肝補腎固密精氣早以一月肝臟已病心臟漸壯增酸減苦補腎助肝調養胃氣一月肝臟已病心臟漸壯增酸減苦補腎助肝調養胃氣 月 療戒源滋 味。 îî 嘈 慾,

雾 雨

六 月肝 外蒸勿濯冷勿當風。 夜勿 納涼臥勿 抵扇腹 뺦

川

**脾藏意性信屬土味甘形如 单衾食必温暖** 脾 刷 治 傷 脾 脾。旺 用 呼 度。 毒脚、 火,見 後 於外者爲內以晉口爲戶以胃爲於 食。 及掣三五度。 又跪 坐 以 兩 手 脾 爲 據 健 腑。 地、 故 則 回 食 身 明 酸 用 無

三月此謂容平早臥早起收斂神氣禁吐禁汗肺旺肝 龍 去 M 又能消 衰减辛 增酸肺 藏 魄。 性 義。 屬 金、 味 辛。 形 如

視各

三.

脾

家 積 聚

那毒

苦 多 则 名 傷 爲 肺。華 治 六 肺 掌 用 FIE 兩 字。耳 湋 紹 引 \* 可 八 葉。 T. 坐、 著 以 于 网 内 手 者 據 爲 地、 膚。 縮 見 於 身 曲 外者 脊, ត្រៀ 爲 上三 皮 毛。 舉, 以 鼻 夫 爲 **家**風 月。 以 大 邪 腸 積 勞。 爲 叉 腑。 常 故 食 反

拳 槌 背 上 左 氣。右、 各 槌三 旺。皮、增、去 胸 燱 風 毒 閉 氣。爲 Ż 页 胃。久、 開 F 曣 叩齒 而 熟。起。肺

七 凉。月 肝 少 肺 滅 獨 縅 減 辛。問 助 氣 豧 筋 以 飬 脾 安 靜 性 情。液、 毋 冒 俩 須 婹 爽 氣。 興 腦

宜

八 月 1 臟 氣 衰。微。 肺 金 用 盛。事。 滅 浩 增 半。 坳 筋 禰 以 澄 胃。心 肝 脾 胃。 勿 負 臺。 勿 沾 秋 露。

微

九 H 場 氣 口 激。陰 氣太 起。滅黃 节。 腦。補 肝 益 腎o血 寒。助 脾 加 暴 風。 恣 醉 飽o

戶。苦。冬 以 客 三 藏 膀 月 胱爲 志、此 性 調 智屬水 腑。 放 食甘 早趴 沫 多則 滅、晚 左 海 爲 度以足前的 臀、足 右 凉 爲 命 鼹 吹字。 背避 FH. 生對 導 腾,勿 31 可 附 令 正 腰 汗 坐、脊。出。冒 日勿 署 以 兩 於 手 内 近 聳 渚 火。 爲 衽 足 左 骨。宜 見於 右、 常 引 溜っ 脅 外 腎 者為 旺 Ħ. 心 度。陶。 衰。 以 滅 耳 鹹 爲 增

反 月 膝 心 肺 挽肘、 氣 弱。左 右 肾氣 强 淚 盛。 身三五 害 以 詹 足 肾 《扁純陰之月· 《高純陰之月· 》 氣。後為路、 一歳發育之 度、 館 去 腰 功、 肾 風 胚胎於 邪 積 聚。 此。 人忌

月 腎 版 JE 压。 4th 肺 衰 微。減 减 碱。 豧 生。遠 雄模省 言 語。實

月 旺。 水 氣 不 行。 淑 甘 清 芳。苦 補 4Dy 助 肺。理 調 理腎 氣。 勿 冒 箱 雪, · 禁疲勞防 汗 Що

起居

九五

九

久 曲 常 息、息 溼 丧 剧、風 衣 身 伸。不 行 宜 桑。 散 火。 明 夜 後 常 傷 做 披 惟 而 汗 腄 行 衣、筋。坐、裹。 宜 來 父 衣 覺。 令 母 房。 言 常 蘊 起 必 病 陽 人 Ÿ. 受 嚭 叩。積 醒 坐、 傷、 生 方 傷 宜 邪 10°0 中 吅 生子 生 瘡。 骨。滿。 常 宜 氣。 後 幽 怒後 而 夜 久 常 隨 間 集 醒 坐 饍 默。 亦 頓 閉。便 神。眼。 傷 滅 勿 皮 漬 不 勿 津 次 吶 仁 之、飽。 肉。 宜 食。 層 引。 鳴 手 不 飲 宜 久 食 常 搓 或 天 孝。度 臥 後 常 鼓、 嚥。進 酒 秋。 臨 傷 勿 傷 勿 乾 氣 功 依 熨 於 睡 醉。氣。怒。沐。 宜 夫、 覞 呵 時、 百 久觀 鞜 身 食 常 徐 呼 數 度。 後 體 譋 飽 提。 徐 呬 + 大 息 勿 傷 常 徐 櫛 欧 福。 1 縣 怒 飲 欲 神。 行、 宜 沐。 嘘 以 交 群、 糜 冷。久 常 飲 睛 小 嘻 静。 合, 飽 M 廳 勞。臍 食 大 左 成 餘 傷 流 調 字 歯 擦 神 旋 鳴 11 背 和。 融. 精。 水 宜 右 天 疽。便 双 不 使 常 面 吐 轉 鼓。疲 腐、 食 臥。小 各 存。 宜 濶 先 勞 頭 貨 九 便、 戶 下 多 吸 樞 榜。 勿 腇 睡 λ 舒、 宜 清。 價。 眼、房、向 冷 不 方 常 閉 按 後 朽、 暖。 虛 北 成 व 宜 住 H. 睡 損 臥。淋。 運 就 腹 多 行 少 忍 些。少 頭 動 坐。 宜 梳。 相 頃、 子。 侧 邊 大 故 鲍 常 目 生 忽 乃 食發 也。 曲 觸 勿 糜。 循 大 宜 安 勿 而 成 胸 犯 轷 序 臥、 陰 火 氣 得 痔。 宜 運。 開 m 爐。 痔。久 食 料 常 耳 卻 行 切 勞。後 湝 宜

延 夜 年六 起 居 樂 在 以此導之。若不明整,其不明整,其不明整,其不明整, 其

訣 千字款 一 者缺万吐 石引經耳o不可不知o 配配O非此。六氣行不過 好學吸。

脾 肝 病 若 。嘘 時 時 目 須 瞪 撮 闘 肺 焦 知 容 吧 熱臥 氣 手 雙 嘻 實

> 心 回 頂 上連 叉手

腎 吹 抱 取 膝 頭

平

## 吹腎氣訣

| 其功尤勝保神丹        | 切忌出聲聞口耳 | 四季長呼牌化餐 | 三焦噜郤除煩熱      |
|----------------|---------|---------|--------------|
| 肾吹惟要坎中安        | 秋呬定收金肺潤 | 夏至呵心火自閒 | 春噓明日木扶肝      |
| 不因此法又何知        | 若或通行土壅塞 | 古聖留言最上醫 | 四季卻病歌三焦有病急須嘻 |
| 急調呼字免成殃        | 瀉痢腸鳴幷吐水 | 痰病行之膀藥方 | <b>嘻三焦訣</b>  |
| 用之目下自安然        | 岩有肺病急須呬 | 腦膈煩滿上焦痰 | 呼脾氣訣啊咽數多作生涎  |
| <b>嘘之立去病如神</b> | 眼中赤色雜多淚 | 病來還覺好酸辛 | 四肺氣訣         |
| 依之目下便安和        | 睽內口瘡丼熱痛 | 此法通神更莫過 | 心源煩燥急須呵      |
| 吹之邪妄立逃奔        | 眉蹙耳鳴景黑瘦 | 有病尩羸氣色昏 | 腎為水病主生門      |

# 長生一十六字妙訣

凡 清 吸 默、心 便提氣 十六 之亦不覺 四 咽 氣 舌 商 以 目 送至丹 意力 吸連而 攪 卻 下,口 П, 寂 不 六段 字、 要行 毒 地 妨 Ŀ 病 人提起使歸沒 中 直 下 延 本 氣 氣之上 有液 疾。 腭、棠。家 田、 使 年、即 迭 歸 兵於こ 耳 行 稍 形 之 歪 Vi 名 仔 要 目 體 愈 腹 以 躋 日 上出謂之一呼一呼一呼一呼所選及夾脊雙關腎明 子 舌抵 ıŁ 聰 妙。 一存又自下 臍 麨 天 即止是 明、 無液 六 百 F 海把 時錠中、金、 疾 F 1[3 腭滿 **寸** 三 力 亦 不 提 一要汨 要不忘, 作、自 华 强 略得空 乃 便 部 一分升 記、 本口 春 至 咽 猟, 如前 呼一吸謂之一息。 宿 然 然 簡 水 生連準 不放 田元 疾 作 閒 不 有聲明之如 歪 火 阿 爲 随随 及行 俱 飢 易 相 龍 瘳、 IF. 海 Z 不 見 之中略存 路提上、 渴安健 提上, 住坐 長 嗾 事, 妙 中略在一存理下沿然有聲等 生. 不 甚 訳 使 是 有 n 輿 臥, 也。 死既 開 直 望。勝 臍 意 無 常。斷、 咽一 相接 至後 如 處。 £ 所 親 行 到 於 調造 之 爲 开、 提、而 房 謂 隨 頂 處、 在 随又 或三五 上所 事 料 无 Z 於 便 官 欲 年、進。 枕 化 興 n \_\_\_ 不 關、吸。 間東東調 吾 泄 永 如 似 # 行 妨 口、或 之。 手 未 有 前 絕 吸 透 政 批 凊 字 怒 瘋 入 汨 用 事。 七 泥 Z 冒、疾、 笛 然 下 氣 中 在 心府醫與天齊矣。然有聲明下鼻吸 九或 痞 部 時、 見 丸 先 ---俗 効尤 口、 須 亦 積, 頂 輕 心。 不 十二或二 逆 内, 能 以 妙 嗽 極 妨 滯、 速。 莫 以 、其 意 津 如 家 此 會 不 升 忍 務。 便 五 m

収 月二 邪。左 兩 D 復 項 4 串 斜 [n]水、 足 去 左 復 捩、 以 自 牵 液 身 东 前 + 批 卻 大 按 砜 日. 4 偧 滿 偏 坐、 L 且 fil 銄 右 手 宛 登 狄 轉 内 村 左 E I 所 倚, 以 展 膝 掩 将 家 Ŧ. 捉、 右 復 積 伸 兩 去 起 所 lbis. 兩 兩 腰 扭 低 擺 邪 脚 手 手 + Ż. 談、 捩 I, 吸、 身二 1 復 四、 斗 [ii] 屈 齊 肋 扭 卻 時、 [6] 旪 無 外、 以 前、起 存 間 徐 而 項、 以 慮 故 M 各二十 欢、 + 徐 右 Ů. 膝 1 第 去 左 時 數 屈 納 作 宛 指指 據 四、 手 J-, 邪。右 兩 氣 加 百 新、 谷 轉 擺 、按 狀 鞹 復 反 以 脋 澗 端、 將 谷磐 摩二 四 私 扳 天 边 顧、 去 稍 腹 [n]壓 4 汉二十 後、 第三 以 身 肝 E 哑, 層 聚 瓜、 拟 Hit. 于四四 ri. 去 M, 7 膊 風 行 其 右 家 伸、 背後、 兩 以 足 隨 風 指、 邪。之 交 要 爲 復 以 足 1 削 四、 挺 邪。 彈 轉二 念 刹 復 盎 閉 Λo 及 去 以 臂 復 駿 Ũ W 踏、視 切 而 息 去 兩 先 쩩 魯 右 左 及膊 以 腦 當 + 46 想 手擺 後 手相 閉 腿 Z 肔 肺 Ċ. 右二十 兩 者 开 邪。 絡 間 此 間 以 手 Ħ + \_\_\_ 田 邪 積 蓮 復 而 + 双,。 握 篡 去 風 州。 闆 條參 引 加, 向 四、 固, 邪。 以 前。 氣。 腰 脾 自 IJ 股 復 復 前、 尘 足 左 復 家 以 冥 下, 手. 去 大 各 之 相 以 除 در] د 法、 積 托 \_\_ 腎間 <del>-</del> 擺 4 邪。向 織 坐、扭 兩 風 天、 諸 澄 閉 南 按 手 伸 復 後、 池 稐, 而 坐。 形 後 叩 Z 佩 H 風 據 脚、 四。兩 邪 項 大 行 如 幽三十 燃 握 前 邪。地。 以 以 手 挽 氣。 概 感。 + 身 數 + 去 握 備 復 縮 兩 復 固 五. 彭 體、 四、 궲 冥 + 几 起 手 DC 石 以 身 固、 矣。 六 凡行 步。去 曲 内 弓 以 心、 立 肢 並 兩 向 考 ·外 復 通、 脊、 狀、 除 以 齊 前 胸 拄 手 兩 熱 高 臆 Ż 肩 行。向 以 相 明 漬 舌 胸 低 兩 蒸 抵 坐 之 刚 上 之 肋、 去 提、 膈 以 引、 所 頭 常 乃 臂 按 間 伸 邪。 手 扳 邪。 擺 由 젞 止。腭 腿、 握 脚 腋 左 邪 手 以 復 復 撼 也。c 将 膝 氣。抱 固、 大 兩 積

## 行 徧 久久身 輕 體 健百 病 皆除、 及奔馬不復疲乏矣

# 八段錦導引法

法於甲子日夜华子時起首 行時口 中 不得出 氣 唯鼻中微放清氣每日于後午前各行一次或

**冰潮除後患** 

共行三次久而

自

知

**資除疾病漸覺** 

马輕能動

苦不

怠則

仙道

不遠

矣。

津液頻生在舌端翠常救嚥下丹田於中暢美無凝滯百日功靈可駐顏行之則五臟之邪火不炎四肢之氣血流暢諸疾不生久除後患老而不衰缺日,平明睡起時卽起端坐凝神息慮舌舐上腭閉口調息津液自生漸至滿口分作三天以意送下久

## 起火得長安

陽 子 復從尾閭起又行三徧久久純熟則百脈流 |火須知自下生陰符上降落黃庭周流不息精神固此是眞人大鍊形||從尾閭起又行三徧久久純熟則百脈流通五臟無滯四肢健而百骸理也缺日||午二時存想眞火自湧泉穴起先從左足行上玉枕過泥丸降入丹田三徧夾從右足亦行三徧

## 夢失封金匱

精滑 愁動 以 清神疲然火攻夢中遺失致傷生搓摩有缺君須記絶慾除貪最上乘、兩手搓脅擺搖七夕嚥氣納於丹田握固良久乃止屈足側臥永無走失訣日、動則火熾火熾則神疲神疲則精滑而夢失也寤寐時調息神思以左手搓臍二七右手亦然復

## 形衰守玉關

卻老扶衰別有方不須身外覓陰陽玉關謹守常淵默氣足神全縣更 不 散、慮 固守丹田默運 感中萬事勞形所以衰也返老還童非金丹不可然金丹 神氣 冲透三關自然生 -精生氣則> 形 pl 以 世易 批老 可以耐矣歌日 可 得 哉。 **善攝生者行住坐臥一** 怠

## 呵消積聚

氣滯脾虚食不消胸中鼓悶最難調徐徐呵鼓潛通泰疾退身安莫久勞。者當正身閉息鼓動胸腹俟其氣滿緩緩呵出如此行五七次便得通快卽止訣日有因食而積者有因氣而積者久則脾胃受傷醫藥雖治孰若節飲食戒嗔怒不使有積聚爲 妙思

## 兜禮治傷寒

跏趺端坐向蒲團手握陰竇意要專運氣叩頭三五傷領令寒疾立時安過夾脊透泥丸逐其邪氣低頭屈抑如體拜狀不拘數以牙出爲度其疾卽愈訣曰元氣虧弱腠理不密則風寒傷感患者端坐盤足以兩手緊兜外腎閉口縅息存想真己 X 氣 自 尾

## 叩齒牙無疾

热極風生齒不寗侵晨叩燉自惺惺若敵運用常無隔還詩他年老復丁方可嚥下每作三次乃止凡小解之時閉口咬牙解舉方開水無齒疾訣日齒之有疾乃脾胃之火薰蒸每侵晨睡醒時叩齒三十六徧以舌攪牙齦之上不論徧數津液滿口

## 升觀營不遊

**攝二氣自尾閭間上升下降返還元海每行九偏久則神全氣血充足髮可返黑也訣日思慮太過即神耗氣虚血敗而斑矣要以子午時握固端坐凝神絕念兩眼令光上視泥** 令光上視泥丸存

神 氣 神 和 精 自 全存無守有養胎 仙。 心中 念 慮皆消滅要學神 仙 也

### 運 肺除 眼

喜怒傷神目不明垂簾塞兌養元精精生氣化神來復五內陰寬自失驚轉十四次緊閉少時忽然大瞪行久不替內障外翳自散切忌色慾幷書細字缺日傷熱傷氣肝虛腎虛則眼骨生翳日久不治肓瞎必矣每日睡起時趺坐凝思寒兌垂 將雙目

別息以兩手奄手子! 水風入腦處火上攻則頭目骨旋偏正 地耳去頭旋 視聴 無聞意在 信氣無虛耗可學等 上 泥丸以逐其 B 不語半身一 字蓬萊境上人。 具邪自然風邪散去 與 不 遂、 亦由此致治之須靜 快口、 坐

## 托 踏應輕骨

兩 四 脚 肢 前 亦 和五臟安四肢完固骨强堅雖然不得刀圭餌且住人間作地仙路如腹平地存想神氣依按四時噓呵二七次則身輕體健足耐力欲得小勞譬如戶樞終不朽熊鳥演法吐納導引管養生之術也可 仙。耐寒暑。 平時雙手上托、 如舉大石。

氣 中

## 搓塗自美顏

顔 色 燃悴所由 心思過度勞碌 不 ·謹每晨靜· 坐閉目凝神存養神氣 中 赠、 自 內 外、 以 兩 手 搓

寡然 面 七 次, 4Ľ/v 仍 虚 以 氣 嗽 血 盈。津 然 面搓 Ħ. 拂數 膱 得 **以**次。行之半月即 以次行之半月即 仗此 則皮 增光澤不美人引力過轉作 增 常矣訣日、

## 閉 摩通

**全之勤行七日**原氣滯則痛血滯別 **則痛血** 百休一綫凝滯便堪憂誰知閉息能通暢此外何須別計求可則氣血通暢永無凝滯之患修養家所謂乾沐浴者卽此義也缺日則腫滯之爲患不可不愼治之須澄心閉息以左手摩滯七七偏右手亦為通濟氣 然復以

流行 不暫休一

## 凝抱固丹田

元神 丹 存想 田 四完固氣歸根氣聚神經验元神入於丹田隨意呼呼一出便收來神返身中 **凹窟意呼吸**的 神凝 道 **远合真久視定領** 公旬日丹田完留 自 回。 如 久視定須從此 此 朝 光 **固百日靈明漸通不可望** 學朝并暮暮自然赤子產量 定須從此始莫教虛度元固百日靈明漸通不 **歴度好光陰 四不可或作力** 眞 作或輟也決了、也平之 時 坐、

## 淡食能多補

特言 五. 妹 欲五. 之類、 之於五 如吃素是也缺日、血液不是道飲食無滋味可見其不知味之冲淡耳仙翁有云斷鹽不是道飲食無滋味可見其不知味之冲淡耳仙翁有云斷鹽不是道飲食無滋味可見其不知,五臟各有所宜若食之不節必至虧損孰若食淡譜節之爲 見其不絕 愈也。 五味淡對濃而言若膏粱也然此淡亦非棄絕五味 味、

駯 傷 人 無 所 知能甘淡 遊是吾 帥。 三千 功行 從茲 始。 天鑑 行 敷 信 有

過

度

### E. 大 還

哉。大 清 湿 之道聖道。 静經 云至要無聲無臭語方奇。已備言之矣修眞之士體 也。得 無 心者常 清常靜也人的 奇中秋午夜通消息明月當空造化體而行之欲造夫清真靈妙之境若靜也人能常清靜天地悉皆歸何聖 **炒之境若反学耳訣日** 可傳大遠之不 可

有 作有爲云至。要無

### 卻 病八則

益等極能生精固陽治腰痛 臨臥時坐於牀垂足解衣閉息舌柱上腭目視頂門提縮穀道兩手摩克 手握擦倦則少歇或令人擦之終不若自擦寫佳此名湧泉穴能除溼足 不坐以一手握脚指以一手擦足心赤肉不計數目以熱爲度即將脚 溼煳氣、指 下 下 下 下 下 等 動。 左右 兩 足 th. 更

擦 兩 腎腧、 各一 百三 十、

警極能生精品

兩 肩 後 8小穴中為-上元六合之府常以 手 担 担雷缺以ナ 大指骨曲按三 儿 價。 叉 搓 手 熨 廢、 兩 目 顣 及

耳 根 逆乘髮際各三九 能 令耳 Ħ 聰明 夜 眼。可

並 足壁立 向 暗處、 猛送下鼓動胸腹兩手作挽弓狀目赤澀火痛單病則單行。處以左手從項後緊攀右眼連頭 頭用力反顧亮處九偏右手亦從項後緊擊左 眼、 扭

題 照 前、 治 雙目赤澀

坐閉 息。能 納氣 猛 狀左右數四氣極滿緩緩 呵 出五 ·七通快即: 止。 治 四

背急

### 修 龤 要 指 終

熱及背痛之

以左手承左脇以鼻納氣自極七息能除胃寒食不消。端坐申腰舉左手仰筝以右手承右脅以鼻納氣自極七息能除瘀血結氣端坐申腰舉右手仰拳、

中間

楊文定傳謙謹 言一行幽明無愧然後無負於父母生身之恩。 小心吏卒亦不敢慢當日士君子

# 古法養生十三則闡微本文

# 一日兩手握固閉目冥心

# 三日神遊水府雙擦兩腎二日舌抵上腭一意調心

# 四日心注尾問頻聳兩肩

六日靜運兩目頻頻嚥氣五日目視頂門叩齒攪口

# 七日澄神摩腹手攀兩足

九曰擺腰洒腿兩手托天八曰俯身鳴鼓數息凝神

十一無人無我心如止水十日左右開弓平心靜氣

十三遍體常煖晝夜充和十二遍體常煖晝夜充和

# 古法養生十三則闡微

其間時候諒非頃刻而化而成是以握固之後便懸冥心冥心須久久則方妙。聚處如雲如霧然於本位則其如雲如霧之物必先化賣為液下滴點心便化學各將兩手亥子紋而握固之則我之人心得住於本位矣心居本位則一身之氣,即住想處況心具陰陽其理奇而耦者本位之心也稽其寄宮乃在兩手之衆各將兩手亥子紋間而以四指包握大指成拳形是也蓋心乃至靈之物和用有三天心生精地心生氣人心生血欲收人心必須握固邊固者何以兩手人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人身一心耳而其名有三心之本位曰人心其神腦注曰、人物,其种腦注曰、人身, 心諒非一朝便能化液苟非聚之久而周則如雲如此、微令其安然而冥則尤非易一以心冥而安斯爲真足生家之所以必握固必冥心也我言行是功必須功時候諒非頃刻而化而成是以握固之後便懸冥心 一心耳而其 目某心 也我言行是功必須功夫長久些者一以心靜不思如霧之物必先化惡為液下滴點心便化為血場上下四傍也凡夫後天之氣其質潤而溫凡其人心得住於本位矣心居本位則一身之氣咸自 如雲如霧之效不現且必吾、斯為眞冥而一身之氣來朝。 至靈之物。 以兩、日、 手之心。一 但 其 血,其,血 自

如霧光景但不到化液而起或即到化液之後被不知內養之談而徒知便安一層數所滴之液不點入心而傍落於中脘左右則成痰久久積多則成痰飲症世之修理所滴之液不點入心而傍落於中脘左右則成痰久久積多則成痰飲症世之修理行調心之訣則又將釀駭人病出矣其說則剖陳於後云,一旦舌抵上腭一意調心 脾倦或證目呆定或閉目冥定其在絳宮上下四傍之氣亦隨而擁護之亦有如雲可有馬到成功之想乎聞之師云世人中宮痰飲之多釀成痼疾者無他每於食後 M A 也則其所聚之氣 乎聞之師云世人中 亦始和之極。 然 宮痰飲之多釀成痼疾者無他。後得有變化之機呈焉此一定 呈焉。 之理。

**卡人一身皆心心虚。** 一日舌抵上腭一意調心 上注葢神爲氣帥氣爲血將如是後繼以舌抵上腭一意調心者旨 以一 帥氣爲血將如是一作用則我神已上居夫乾元門,一意調心者旨何在乎舌爲心之苗舌抵上腭一心之所主者故曰一身惟心云古先哲教人修心虚處者心之體實處者心之用此之體用乃貼 和人修養而於 用乃貼粗淺 上腭則心之心 其有便 邊說。 閉 目 其 隨 冥 C 而

調。鬆鬆。虛、存遜、明 日。加、功 上 泥、 iffi 之。虛 則 先、晃 此 暢、時。與 所 丸、 有妙調、 之謂 脫。其 起 調、晃 云、 行、無 其 뻬 飲 4 段、 耳。不 訊 氣 通、妙 見 我 應 食 看 ----意 效。焉。 象。處。訣 亦 在 我、遍 困 深 自 以 之 E 其 倦 氣。將 調 放 意、妙。息 能 我 Í 悉 後。也。心 而 在於 忽 横 得 圍 疏 通 其 於 隨、 衢. 弊、 之。 此、前 矣。 得 之 暢 養 無 行 焉。有 15. 故 光。前 此 等 血 師 而 何 或 其 不 等 有 欲 無 化 日 後 之 若 達 虚 憚 Ž 濄 歸。妙 世 頂、後 外。意。自、通 多 鄉 積 有 煩 矣。 略 症 染 物 口。體 而 而 而 無 而 而 而 詳 自 吐 若 步 存 中 外 如 心、罩。 步 發。所 絽 此 有 11 自 化。血。又 自、繼 者 遂 我 牆 我 成 裏 在行 腹。即 如 比 未 與 氣 壁 泥 右。比。等此等 行 夫 機。緊 達 次從 丸。 之 於 外 則、事 或 赤 如 [ú] 非 者 被 症。絡。濁 焉。繼、 有 裹 下 之能 謂 别 腸 迫 以、句 不 未 綱 明 藏 然 之、虚、加 勝 鎖 晃 有 紅 然。者。調、其、功。 故。駭 於 心 赤 葢 人。肝。帶 領 我 我 者。顶。其 氣 於、世 未 者。神 則 則 有虛 所 象。 以 統 其 會 以 不、其、 我 焉。意 意 心、養 虚、心、加 則 於 病 處。腹。 、生。脾。類 此 功 即 散 放 以 功。初 是 者。用 漂 由 意、即 謂 行 然 如 此

膟 遊 水 府 腰

精 爲 氣 而 使 之 血 化 精。 精 化 者。 輔 不 遊 夫 水 府。 則 水 冷 而 不 化。

於、至、而 矣。引 症 兩 注 内 而 者。腰 膀、各、色 兩 導、味 腎。胱、於、純 此。病 不 出。由 腎。 心、斯 使左、左、白經彼、右、右、焉。我 標 然 男日 所 氣。 有 日 因 降 從 積。 腰、耳。大、此 1 因 赤 神 目 我、則 熱會前、治療 身 濁。血。腎、相女 達 常、火 故 m 存 心,神 神 間 之 薄 不 神 女 後。之 者。 觀 大、一前、蓋熱。動。升、即 得 日 關 運 至 分 遊 於 注、夫 竅 輔 赤 不 頑 以 摩 帶 已。兩、水 而 脈 腰。則則 入、世 液。 教 絡。神 云。未 臍、油 煖 臍、人 腰。府 井 事非 輪、然 輪。所 旋。於 华 經 氣 各 也。不 以 再謂 有 眞 一、走 TH 斯 自 盤、非 手 積 內 日 關。泄。加、精 火 生。旋、惟 可 擦 逕 痰 雙 悟 自 是 非、者。漸 於、盆 次建阻其間 以擦腰腎者。 日雙腎之不可 有 焉。 烘。得、即 壅 常、然 漸 左、 爲 嶋 阻 真、此 右、腎。也 即 大、世 大 大大 版一場。 大大 版一 概 大 版 大 然 如 沸 如 炎 即 人 熱 如 沸 如 炎 即 人 熱 如 沸 如 炎 即 呼。 其 隨 熟。 外 熱。兩、亦 功置 。此 氣 而 所 肾、且 引之導 忠遺 以 流 精 可 之、利 膀胱。自化 輩度 不 間。平 加 初 精 心 此物、僅大則隨降 行。 之。學。擦。隱 世 氣。 與 凡 矣。 以爲 未 其 伏 自 其 不 其訣 而 所 煖、 得 神 世 而 褲 濁 生 則、 Ë 領 有 必 滯。有 不 也。隨、熱。之 血。惟 生、 志。 教、靈。腎 詇 後 赤 向、如 血。即 何。精。 遊之 苦 其 逐 則 感 濁 惟 所、沸、立 隨 將心 有 外 赤 積、如、化 心。效 氣 加 氣 我、涼、 帶之 妙 故 邪。 功 液。炙。真 降。目、則、 吐。義 於 伏 以 液。分 光。生、

何以故人之一身血氣旺、而復始不計擦之多寡總以見者幸勿所生。 四日心注尾閭頻聳兩肩 事夫上所言而又能實心 血之為一身實也人人知 因 功 臌 惜 哉。 余 心實力恒 知之。即 深 以 諦。 洞 而不 大 無 但 悉 熱 病 其 凡 知所 行 人不廢。 得 爲 妙。 染。妙。是 以養 而 愼 功 神 毋 者。 洞 何長生之不 之。爲 如 擦 俗 故 氣 勿、世 用、之力。流 日就 Щ 僧 之主。 之了 可除 月衰。 惟 誦 以、故 受 及 以 心、不 而 哉。 氣 迴 生 隨、憚 瀾 經,掌、煩 M 無計 爲 虛 轉。而 **八養神之本。** 一養神之本。 自 達、詳

夾脊 果 欲 此 段 如 心 之流 注 贵 上 I 眼 夫乃爲初行 音 肯 赤 通 升焉能 頭眩等 頻聳 安 而 駐 極行之其真炁自 也。 腹 **化無阻然事又不可以上,以其間積減節等** 一四其間積痰節等 一旦彼初學之士。 症。間 上言輩救弊之法。 不變爲 幸 而關 A 异脊達倘或 版脹脇疼肛癰 不可中止倘此 眞氣 攻 容尾 亦養 旣 衰。閭。 住。潺潺即此尾閭 生家 煖氣 而 伙此 神 、冲脊層層 必行之作 力 不開。為 叉薄。 爲 作 其 氣 則 尾 用 用。 烘 所 仲 也。葢 心有机 間之關。 腦疽 其穿 升。 自 關 煃 心 不 小 者。神 固。 也。閉 巓 是以 亦 而 固 寒 頂。 之謂 原 所 必 而 降 無 開,事

段工夫。衛則加一號,一次則以頭,所以,一意、神, 也今猶三關僅通其二云我故日過 提聳之功直覺此氣可怕前面而又用意自下門注尾閣而於囊門作列 削 丹絕所稱黃 而又用意自下提上 而於囊門作忍大便 河逆流 旦到

而 字間 其間 所云天門者非指上天之門原是我之頂而上通天氣之門耳此一門也我身天 目 |要覺有 意 化 覛 者非以開門 上注之法。 也。頂 猶有 · 管管冥冥而日月星辰猶在我神光之下方為之足如是則我身為者極高之詔門乃天門謂當導引此氣即從玉枕關直冲上去存立一段大立大妙養生家必行一秘藏而未之泄其訣惟何亦仍在至之法如是视則得矣懷日頂門要使學者察其氣升已過玉枕與三 天清炁矣如 如是视則得矣嫖曰頂門。與視之乃以眼合著其目。 是後方從事於 III 則、向、 齒 攪 三工。 下。 而 使、 斯無拖出 其氣上達有 泥帶水之弊焉。 如 峬 與否 在頂 在深 後天 冲到

者尚矣然猶是神( 察其故彼有風疾其齒常自相擊乃失 察其故彼有風疾其齒常自相擊乃失 察其故彼有風疾其齒常自相擊乃失 の故於此關猶詳述如此至如叫舊 一夫 」 置。不 火 華池 待用 則 此炁 是 定也以舌攬之其族 具誥所載如此至去 具點所數如此至去 將 所 凝 焉。 結 駐 此修養 者。 於 其炁 頂 PF. 不 家 下 爲 液自 臨。 至 我 實 羣 - 撃乃疾使然然、夫不解修煉で 出。口 用。之 陰 且 即 物。 悉 夫。攪 炁 或 綶 以人 而 化。 口不過 以引所後升之氣 世 欲 此 《網竅得為一人》,然然於道凡人 從 舌 得 關 别 下 此 乏 自有 有二 法 過。 **《道凡人叩齒則身然而壽踰百歲緣東來神引津之小作用** 精 二得竅。護 炁。 則 修。非 我 二 通 白 亦乘 從 身 日 到 破 所 **冲舉之妙我師言之詳** 雲 口。心。故 關 獄吏不敢 馭 以 直 身 一通 用 有 身 便 容。 關 冲。 耳然於養 耐 吞 神 將 腎。 光 畢集者彼其所 神 接 勢 咽。 丹 焰。 從 鬼 我 天 經 如 故 不 天 破 得彼夫 生 目 居。家。

有所補云獅。

八日靜運兩日頻頻嚥氣。

之氣已過一 玉枕或已為為學說 降注 法 然 口 其 中。萬 意。 則自有甘露隨 亦 精 玄 也 其 下。日 我靜 必、運 與一兩 攪、者。 得、所 矣。也。 以

一名際而下曰頻頻嚥氣不已嚥津其旨查與過過與 一名際而下曰頻頻嚥氣不已以故丹道以陽為宗者補陽即以除陰經日分陽不亦不謂之虚勞焉況初學乎何以故丹道以陽為宗者補陽即以除陰經日分陽不亦不謂之虚勞焉況初學乎何以故丹道以陽為宗者補陽即以除陰經日分陽不亦不謂之虚勞焉況初學乎何以故丹道以陽為宗者補陽即以除陰經日分陽不不可也此云爾。 下田不可中止云爾。 下田不可中止云爾。 下田不可中止云爾。 於國會神之妙有互子, 聚氣會神之妙有互子,

必俯 足。其既身。 此 其 則 中 间 受 腹 妙 一般清 義 数っ 葢 則 足 炁 有 必自 不 心 勝 陽 述者 氣。 穿 扈 必 核諸 自 而 達 脚 下 背 平 泥 文所述其妙義 而 升。 丸。 上 兩 至尾 足乘攀必直 間。 自 隨 知不 其腹 其 虚器。之 虛 脛 而 炁 外 挺 而 同 其 氣。 升 夾 奎

八 俯身鳴 鼓數息凝 輔 忘危之道故其數息之訣不計數於,神業已退休土府矣其數息也所以 聽、直

骨 節 通 不致 粗 爲 妙。即

左 右 開 弓。暢不 平 1 靜 氣。氣

無我無人心如止水段無甚深義學者但依法循行

界如果到此而時候又久其去大道也不遠矣成就之理其法總如初步行功加以一塵不染萬籟皆空之志行去自得此眞實是此一段似貼性功一邊而實煉命家脚踏實地之奇驗焉如每行功無此一步斷足 境

一日遍體常煖晝夜充和。

十三日。動靜不二和光同塵,功夫到此去仙近矣然其所以致此者還從上文來也蓋非可倖致者。

以上十三則名目尙矣大約養生家之所宗者行之者未得其訣每有弊生今據之得跄及者矣。至此已超出地仙之上并非水仙境界其所俟者牟尼寶珠耳殆非累行功圓者所

之說概不之採從事斯道者見之我知其必不鄙而遐棄也師傳核之丹書合而發之名曰闡微其言粗淺其義精深凡夫龍虎坎離卦爻

終

**嘉慶戊寅仲冬月望日金葢山人小艮氏纂於婁工工次** 

# 至言總養生篇

開 靜 物、之 生於 义日、 天。通。者 先 躁 靜 去 不 神。形。凡 故 形 人 西 Mi Ż 亂 TIT 形 昇 弊、 令 不 神 成 Ž, 經 能 在 燥。犯 於 京 Ð, 養、 躁 不 性 神。人、 僞 滅 精 者 者、 智、形 不 道 **壽躁** 密。 此 不 如泉 澄 ziz. Ini 治 凝 耗。然、於 可 藏、無 得. 杉、 全部。一 mi 4 人 生 食 聚 ]!! 爲 身。真 闸 FE 之 而乳脈 道自 胡 息。任 也。不 哀 道 聋。道、 昭 前 雜 413 能 身、 延 愼 七 術 肺粉身 術字耳。孔 已。有 自 不 产中 种。 共 始 思有 躁 不 生。如 通 然 性. 者、黄 明 足。而 神 愛 此 靜 分。各因有 日、長常而 帝 胎 智。無 命 不 肺。道 惠大有领 易 中 氣 有 日、 得、 爱 者、 其 經 御、使 **充質**。有 Ĭ, 滋 古人 形 神 能 躁 抑 性、日、不 味 不 t 不 違 難 引 夫 得 有 、治病之 經 生 弱 能 如 部 特。 隨 Z 稟 餘。而壯乳 無 、自 舍 存。 **社 小 の 整** 쁊 宜 則 H 成。神、神 常之 傾 損 失 又復 方、形 솹 能 鳌 盃 其 鰰 神 形 分。氣、不得 之宜 以 色 合 不 形 自放 漸、 長而 M 始 醴 [ri] **,** 加 井 者、 靜 無 則 之 同 人 泉、 更 干 能 靜 各 則 事。者。滋但明味 有 耶。起 涠 身。移 相 躁。但 亦 得 害 解 於 以 生、 计 山。 其應 其 而 可 者 不 無 氣 更 导 形 眷 生。 柔 和 天。足、日、物。樂。 相 艮 爲 躁 矣。故 Z 生 4<u>[]</u> \ 批 形 終 不 成。久。灰 性、約 亦 然 靜 長 生智 受氣 而 辛 神 長 土、 Z 靜 念、而 擊 U 不 不 常 存. 其 弊。可 者 靜 合 色 愚,於 苦、 愛 也。 何 斗 度。有 也。壽。在 易 天 陰 甘 人。故 藏 也。損 加 節 也。陽。甜

散 陸 也。眞 年 無 於 康 飡 晢 其 胸 者 爲 F 行 霞。而 學 爲 權 泰 + 道 外 無 中, **H**. 養 勢 其 爲 察 不 雖 陰 Ż 生 者、 避 百 其 則 難。 在 病。者、 赞C故疾河止以 資富之於人。 雖不中邪精 事 累 抱 虎 於 痿、 信 Ħ. 有 病 同 Ti. 病 氣 兜 皆 愚 者、 但 順 者 五. 服 無 英 者 者、 常 悉 事 大 難、 餌 抑 H 不 歴 樂 邪、 衰、亦 此 俱 大 濟、去、名 而 年 不 疲、 全 生禍 恬 亞 雖 則 九 道 利 而 不 於利神 淡、異。 百 及 平。德 知 道 竅 心 不 不 修。 强 養 歧 H 行 愚 不 希 德 亂 無 去 酸猶內 一周備の此名 乏耐 者 全。 而輕傷、 所 性 縱 利 難 伯 爲 日於院 老、 行 欲 不 不 不 下 日 ---術、快 足、 堪 難。 線 也。雖 人 祈 虚 口 養性 喜 贵 耳。亦 上 年 喜 絕 夫 志 智 稲 痾、 γŁ 者 實 得 人 難 m 至. 怒 汉 假 藥 貵 10 言 之 食 涕 以 有 幽 服 虚 + 有 不 餠、 性 結非 老欲使習 。畢、 長 餘。泣 除 終 足 大 無 而 神、 咀 餌 爲二 生之則也。守。耳 以 經. 俱 登、 不 釂 無 而 英 也 遐 出。陰 求 悔 祈 難。 华。 善 故 養 目 故 氣 靐 華、 ₽¢° 遐 嘔直 性 受 聲 聰 自 此 登 而 呼 德 以 鉅 日 血冰 成 哉。 有 命 4 吸 其 性 明 知 色 行 延 而矣 道、 也。年。 已內 者, 無 身 性 肵 之 太 所 靟 不 不 陽、 體 則 此 去 以 則 循、 窮、 起 人 尤、 性 不 始 爲二 欲 輕 爲 强 居 亦 不 歧 縱 治 自 興 所 富 快 繑 强。不 濽 能 和 未 飽 天 段 以 无 後 生之 也。食 矣 難。 長 善 地 回 和 酒 病 貧、 年 知 其 老 之 SE. 淡菜 遊、 金 故 便 終、 不 藥 雖 之 刑 病。 队、此 復 則 大 操、 五. 味 彭 流 者、 習 不 老。 經 4 肚、 4, 不 羽 以 未 故 水 及 不 而 傷 終 人 叉 體 也 免 稻 壯 永 救 能 蒼 不 無 邪、 之 者 腐、 H 日 、重、然 天 爲 覷、 性 111 延 不 皮 戶 蚁 理 益 耳 其 者、 利 同 四 器。 焦 夙 知 坐、 身 年。 Ħ 服 難っ 有 之人 理。 田 故 不 也。 筋 是 以 膺 Hi. 老 刊。 而 不 神 但 性 出、 契 聰 也。也。 損 者 慮 以 君 餌 其 明。義、 精 野 嵇 無 故

#### 之訛足 夫 則 氣 可 延 難 存 位、也。喻 治 欲 動 也是以一人也是以一 **獨宮室** 14 焉。 清 而 也。 快 故 人 悅 故 望 im 意 也 於 彼 华 易 1 任 人 (愛其 人。五 至 懷、不 濁。 也。信 枯 Ž, +, 故 人 自 几 於 वि 支之列、 所謂 流連之 消 民、 番 謂 歪 夜 所以 威 於 未 食、 達 **从德所以保证** 水起之患治力 明 識 食 ---**猶**郊 鏡 安 百。所 中、知 畢、 以保 其 美樂 給 命、但 氣 境機 不 當 國。 絕 愛其氣 勿離 於 兆 社 未 步 機割情 行、 腹,綺熱 異 手兽言勿禁 , 執之間、 正、往 之分獨百二 嗜慾 竹 所以全其 極 來 醫之 娛 備 數 於聲 所 里。 面 肆 力、飽 於 離 以 甘 · 五 無事之前不 無事之前不 無事之前不 夫 不 口。固 λľ, 食 也。者也 焉、 當 卽 亂 也。亦 将 臥、 想 **严獨君也血獨臣也** 也抱朴子日一人之皇 安 久 生 勿 者。百 n 經 追之 告之以 心。眞常一 聞 病 娲 此 也。 存為三七守五 以 人

死。臣

者、氣

生也。故

者、治

殖民

能

死

不

可

亡

後。

民

難

飬

而

危。不

焉。易

焉。

百

害

物。却

深 'n

至

誠、

恭

散

於

愼

聋

性

匪

惟

不

颒、

訓

哉。之

身、

----

國

象

胸

也。反

也。之

民、腹

雖

風

過

耳、

目、

電

# 至

其 萷 尙 面。母 稱循良新學 任邑大夫別號師復回 皆發赤 有 皆直 胸 釽 飜 中故肆。 日、此 書字者有何必傳之業徒爲長厚所體爲記此以戒爾曹此輕獨之 庵 一番其 先 先達也宜. 生 心服長者忠厚之数今日見有刻書於前輩皆直 《名若史例然夫史者天子之書也故皆書名然春秋於賢大夫服長者忠厚之教今日見有刻書於前輩皆直呼於彼公祖父小子加以等聲之稱文獻之事等前以為一 一戒子第一 小子加以等聲之稱、 目無前輩其 tho o 日余弱 加以先生二字不是教爾迁澗凡人 人 頭顧日此父母 \_\_\_ 冠 生人品事業無規矩準繩可知時二二字不是數爾迂濶凡人口頭不 爲 諸生、 調鄒 也吾等祖父曾爲其部民縱未必 南泉師座 客有 舉 鄊 余亦 識 先 生別 誤 者、 舉 號 知

顧

汝曹無相效

## 明 華

陳

繼

儒

仲

醇

著

行、生 抱 奔 張、天 亦 地 **馳勞頓、** 神以 無 以 有 氣 靜 停 生 上 一 大 故 人 一 上 氣因 氣、 氣 之緊矣緊 歸曆壽齊 H 離造 則出 時未 化 八地矣故 之気、 嘗能離 多入少外者不 私人賴之以生 邓. 以生 氣。 Ż 也。 故 在 者愈虚。 水、 兩 題 時面動 動、 骸 無 期將至。祖動其 停時。 機、萬 人 《萬化安爲此也人 氣。人

鉳 भ 心自醫。 康 伯遇 神 境靜 人授一 時 保 身 亦靜。衞 M生之術云但有B 所生之術云但有B 心生還 郭信用其言知自護愛康健倍常年機句偈須是在處受持偈云自身有病自天地間難可見者形所以能長久者复不入內者愈處所以死期將至惟至人 一機百 自 دڙاد 歲、知。 皆 身 病 由 湿

镊 元 氣所 致。心

mi 天 不 氣 如 上 常清、 天 無 地 有 也。天色 響如 不 常明、 婴 乎。人 青天歌云青 身 更 有七情六然之干有三毒六害之擾豈能長久如無一物撓亂所以長久今人所見雲氣倏忽變再 立能長久誠然 、誠能至 生 起 滅 凊 者、 至 皆 明 近 如 地 天地、界、 百 里 得

쮙 耐 事 轁 而 有 那 嬰兒之色余以爲 生、之 춈 應 而 勞 生、 此 皆 此卽養生之理 致老 之理也。 也人之生也。莊子稱魯有盟 贝 單 有 豹 上棟 者、 展居 字之 而 工水飲不與民同工者辨之。 Z 利、 資。行 故 华

不 競。與 民 角 利、 競雖欲 日夜憂勞其 心, 飲、 則 於 也。此 無 水。 不 典 民 同 利、 制 於

真也而不絕色則爲滲漏之驅真何能人有喜談道者余止之日道不易談也。物無競無求無競雖欲不壽得乎古人 衞 者引休妻不是道 而 躍 事。丸 观 ||然生其理一也。 生歌云、 云。魄 以此 合 而 成形賢 見天 水還 天之賦命生由父之精而死亦由形賢愚在德肥瘦在母壽天在公一也人能勸破此理每事抑損像 去 心人能動破此理气喘之類凡激於人我 火 及引大隱 不成灰。 人能 在 在市釐爲證此則禪家最上一乘之处驅真何能全道所以完吾性也而不絕得乎古人謂之却老却之者去其可老心無有頃暇故老及之也今巖居水飲 每事抑損懲其忿而窒息發者夫勢。 我而發 去 火方 延命諒哉。 曲 田父之精也但養和全父血盛則肌肥精足則思其忿而窒其慾則五 熟非火之所為哉木與木相鑽而火生、諒哉斯言夫人之忿怒羨豔悲壯激切禪家最上一乘之妙若以此爲解徒使以完吾性也而不絕世則爲合塵之徒 性也而不絕世則爲合塵之徒歐道不能絕世不必談道何也者去其可老之道也 爭已 則德 自 全。和、生、此 延 人 便 徒、 耆、 也。 切. 此聞 道所以 延生 不可 鼓 退 惟 動奔 興 壐 何 能 Ż 必矣。相 人 不 全吾 馳、 知 汪 弄 形 器 所

物故此身。獨在於高 權 德 奧文云· 身之靈明を 河須識 官尊領 舟 吾之一 有 弱。騎 已 哉。 身、 īf. 有 必使不審於有、 在飲食 墜。寢 從 太 及有贬飲有? 虚 中而 社 山來。既從 不著於無 醉食有體 馬燕寢 從 太 Z 慮 心間人之所! 行有 蹶。 其甚 易 此 則 身 而 弗 皆 初 亦無有、故可以致 擾之然後本體之心 致斃、 豈 自 應 阽 無 於 執 非 危 著之 危 耳,機、鳴 以 得清

至人

如太

虚之

無

物

以

方

静 合 虚靈 心自能 常 進 圓、 得 而 切繁 分眞 秦一切係 心孟子所謂養 累不能奪矣。 心莫普於寡然者是也心自太虛則身的能奪矣繁華係累不能奪則俗心日退 湿太 眞 心日 虚。 所謂 進。

所 謂 佛、 何俟 多 談

和於其身先輩之重歌言 日和大順盡之人身小天地也 周萊峰以 養生 事之重箴言如此。 八身小天地也豈云 生術請錢午江日云 不 不 過履 可 做天 和 地之長年乎萊峰刻石臨清公署製小 適 順 而 已履和則不 傷 和。 適 順則不 蓮 牙牌勒 順。 夫天 四字置 地之 氣、 至

人生食用最宜加謹以吾身中之氣由之而升降聚散耳何者多飲酒則氣升多茶飲料的最靈鳥獸陽氣與陰氣混淆故癰草木氣在根故尤蠢以此爲言則人之陽氣安之於物最靈鳥獸陽氣與陰氣混淆故癰草木氣在根故尤蠢以此爲言則人之陽氣安之則死是生死俱係於陽固與陰不相關也僊家謂一分陽氣不盡不死一分陰氣不盡不 陰陽本不相對 徐於陽固與陰不相關也僊家謂待造化之生物也陽入於陰陰留 陽 一分陽氣不盡不死一分陰層而不得飛則生陽出於陰 陰陽 陽氣在上故耳目聽 不顧 不傻。而 可不 然 寶。耳 不 能 則 明、陰 留

所以 食 則 調 氣 燮 滯。 多辛食則氣散多 五 臟、 流 通精 神、 鹹 食則氣墜多甘食 味約省 酒 川氣 食、 使 積。者。 不過 心 動 可 也。 。 、則氣升多茶飲即 一食則氣 則 利氣降。 利氣降。 多片

江目 口鼻手足形體 四具足而父母兄弟妻 四神全賴酌量五味的 妻子 真之愛者謂其 神之 去 也。 然 則 人之所愛在

神、運 通 何 用紛 見之 注 形 元也。出古世 紅、矣。 也古僊云神一出、 丽 神 4帳 .不 人 **局火愈分油愈乾** 神絕乃獨悲之 神、 何那。 今人 火 中 · 氣自 愈 不自回如此朝朝 也小神愈分精愈世 一深焉是 作 -文神去作 何見之 事神 朝井暮暮自然豬嫗返童孩暗愈竭神愈少及其絕而悲之恐之晚也人之致思發慮致一思之時去好聲神去好色神去凡學神去好聲神去好色神去凡 思、凡 是 誠

高 該 妙。水盘涸 天地 南 取 州云陰陽 月華水為 之生機 矣觀其 交合造 従。 俟 樂族以爲服食此 來. 化之 年. 五 月 妙、 五. 無 H 可 丹 午 倫 涿煉 時、比。 以 因 神 陽 述 水 燧 置 法 術 八十三八日 に服食 雖 未 日 1-易 照 五 水中、紅土、水中、紅土、水中、紅土、 然因 半子 1 此 水 時、 可以窺 俟 奔 月 騰 翻 色 造化 湧 正 而 中、 交合 起、 以 頃 方

此 摄、却 病 四 外發之工 法 Z 術有 可爲治 上夫以散之凡熟定行行功一法虚病定 疯 宜存想收 宜 吐 故 納飲、新、固 口 魆 30矣此得之老方士言1出鄭入以凉之治症 1 志內 以 守之工夫以豧 之。 存 實病 氣 閉 (宜按摩) 息、 用 意 生 漬 引吸努 火 以溫 之。稻

道 丽 心。後舜可 書云、 乎夫妻 有妻子者的 當一女裸矣亦當受堯禪 者則為妻子所累有富貴者則病捷徑勝服草木金石之樂遠 不病道病 在於累妻 吳不爲許由之逃務光之辭而竟無傷於道此其道之微 學富貴不絕道絕在於累富貴蓋一貴者則為富貴所累道不可行也 点妻拏富! 審如是 世、海 境 妻 m 拏、 捐富 旨 累。 不 वि 累 費、

萬合

成 離者 **芝理。**欲字論修 修純 眞 有 乾、難 易日、 正 用 吾輩 得 ---段純 破漏 之 陽 軀、 工 夫 典 耳。童 若吾輩 直 修 煉 自別。 必 補離 緣 成乾、 童眞 原是 然 後 乾 更 著工 體、 不 夫、 破 所 不 漏、 以 難 非 也。破 乾 此 而

以 韭 續 回 僊 而 傳有 陽 已、 不 焕 骨。 悟 賣 四何與但 若 夫 金 呼 藥 石 草 曰、 有 數 木、 有 但 種、錢 苦 可 不 買 治 不 病、能 藥 辨。噢、 雖 有靈 盡作 有 遲 薬 土 速、 可 饅 末 以 後 頭 益 去。 \_ 此言 署 靐 土 延 年。最響 饅 有至 頭 悟人 如 藥 故。 之不 n 以 爲 起 死回 土 饅 生。 頭、 寡 有 矣。 神 日

許道 陸 在 神。可 我 岩 以 元 能 知 掌 鵭 人 握、長 云、 神氣 知 談 人 登 不 可以識識。 心 住。可 生 貴澄 便是得 व 冀 矣。靜。 不 何 若 板 過藏 留於 者、能 人。 魂 4 身、神其於 强 夜 神氣 於淵、 魄 打 中 弱 坐 住者、 令 故 不 烱 不外 然、 也。 倒 非神 芆 身、 則 精 遊、問 端 氣 也 何 坐 久之自然 凝 歸 如 耶。 真 寂、 用 世 I.o則 神 率 神化、真 化 目, 性 稱 僊 命 自 眞 珊 現。 人 入 多濟深 爲 古 吾 囊 神 仙 淵。橐。 僊以 予唯 云, 氣 其 是 其 游 夜 守 添 語。 夜 所 年藥。 規 煉 夫 不 中。倒二身 在 神 Ż 身、 心 神 語 則 爲 暇、也。爲 使 物 츒 性 矣。命 不

鄭 其 門 身 於傷 見召 遂 是養謝。且日此二九百指座右二二 生 境。 一沃丹花日本 中 口 散 以 悟養 生。此 若 ĮŲ. 本同 如 此 發情 花、 信o天 止 豈 有 移 其二 所限 入堂 量 邪。 市今十二 余因惕 然有 餘 日 **| 矣其二** 警試悟此 則 理、 未 則 自 爲 H

漑

後

枯

之說

亦難乎 下、餌 火 偶 日 八食茯苓で 茯苓 春則 遇方 暮、 华. 故 喧 者。僧、談 哉。 蜜 不 既是 氣 悟 升 法 終 耳。時 長 山 於 南 不 推 年之植、 樹 中 此 Ш 見。 顯、大 久 普 以 冬則 Ż 松 行 觀、 恒叉不火食其享有買べ則蜜復降入瓮如此 | 樹多合抱者搜其根土深數尺斷樹命| 凡 漸 流、 讚 至. 書 怯 史、薄。 作 譬如富家妄費一時 文 字養生作家門 字、 、異壽固宜也若今世人、此三年方取出地每日 效 亦 見久之 亦復 精 根、 如 志行 以大 潜白 昭 是、 漸 是弗謂無功久之自然日 用至貧寶自然之理人所 行如常而以 至 水諸: 貧 蟹、 而欲 蜜 薬草以充食。 塊。 飲 與新 企異常 之理。 水一 茯苓放樹 之壽、不 叉有 甌、 見 所 不 復 根 服 在

俗 Mr. **走之類凡以力從** 謂人之雄 呼吸 范 臟。 殖 健 從事者皆能損氣 皆息力以 生氣 | 氣乎|| 損氣古之善養生者呼不出聲行不颺屢不恆舞|| 損氣古之善養生者呼不出聲行不颺屢不恆舞|| 以見力與氣元自相通力從氣而出也凡呌喊跳| 喊跳躍、 而熊經 歌 闖狂 鳥 申。舞、 奔逸 不 長 嫐 超

故 儿 人之 風 寒暑經 起居室 在 |外則為 之棲 止。 氣、 中於人 堅固、 身則 高 爲毒。 燥、 或 有發爲 斯 無患 灩 矣。 疽發 爲 塘痢者中4 伏傷生之道、 不 可不謹。

之理 不汲 斯 一者并餐而 理 不溢 謂 汲 精 并 不 不窮明於用精 不見 用 不 其損、 盈。須 。 何以以 秘密堅 不 知 水 之道者 汲 頻 由 則 地 地朗中、乾 神用 地元 汲 而.竭。 則益 不竭。不見其 之。精 **充身** 耗、中、 損 不知用類則眞元疲是以明於 則 充之。 本 非 有 溢 丽 盈 也。 世 极 人

其 為髮 之 哉。戶、有 疲。本 形、 殆 坐 H 生 足 獨 希甾 之所以 也、 本趨 1有生生而 而 큛 也。 也、 焦 何 而 死 爲 若 未 無 而 火凝若 素。 當 者 何 江 幽 爲 平 輕 不 耶。 其殆 楼。本 哉。事 知、 氷, 夫江 遠 肩 所 縝 能 以 也、 利 遊。 死 若 之 寶其 之 費、而 日、 文 矛、 昔 所 險、 何 何 也 爲 生。以 爲 稻 疏。何時 時 老 憑 某 形 時 見 而 舟 有 而 也。泛 痺。本 其 身 若 舟 瞭 徵 不 死、 者邪知 有、 能 也、 卢 遊 死 奚獨 與室 於江、 而 任、 何 何 弗 生 爲 之 遇 知。 爲 江 險、風 也 之 眊。 J. 病 再 所 在 幾 以 而 耳 弱。本額聰 哉。雅 救 以 答與日、席、 與 其 死 没、 以 也、 死。者、能 吾聞 在飲 是 及 則 丹、而 其 不 知 何 何 命 與 偃 爲 爲 死 數 之 食、 矣、 游 然 衰 聵。 寧復 也。 臥、 所 吾 而 手 盘 以 枯。本 余 將 然 生 此 事 有 笶 奏。 冥、 意 也 遠 舟 夫 然 TO 而 游。可 閉 後 人 個 省。何 憑

之 其 配 初 上 功。要須方。 神 믮 而 哀 所 上 藥、 以養 之。日 但 到 得 Ġ, 鰰 爲 典 其 心 神。慮 精 氣 主意爲 精。矣。 俱 夫 精 泯、 早服 神 能 全、自 識 氣 生 重積 馬。氣. 兩 然底 志、心 氣 能生 者、 馳 方 非 是 意 眞 動、神、至 神 化。人境 則精 則 人 鳥 精 足 界。氣 氣 隨 叉 語 ή, 之生行。神 慮 此。而 俱 泯,故正 之本 飜 100 也。 誠 保 兩 志 意、精 爲 爲 以

何。中

心

柱

爲

子、氣

此。養雖神

然、此

泯

其

心

所

以

存

其

心。猶

是

裕

氣、

稻

以

神、

長

生

之。顧 削 泉 仙 高 生. 語、 平 好 仙 奉 年道旨偶夜夢 一 道、 有、 無 欲 卽 仙。之 海 因 Ŀ 、於 興 有 同 二人 行、 詣 從 海 逐 而 中 而 行。 去。相 醒 謂 日、 丽 自 此 思、 君 唱音所 姓 顧、 篤 夢、好 學 非 仙 仙。 也 色 邪。泉 余 顧 因 而 問

近

傷生。 प 「煮製故」 之、無五外 彼 曾 專 至 此 東 耳。靖 大抵內 年間 不可解養生哉。 光照郭落 千 膳 京、 烹調五 哉。 中三老人昆 遇 p 內膳 過厚食之至 **齋亦食淡已十年丹曹云食淡精神爽老子云五** 弟俱年八十餘極强健問之云此地 至有 李 古 不 中 所、得 知其何物 誉一 難得鹽吾輩 極 口 有 入 味 螽、 口。 令人 五. 蓋 选 洗 諸 口 物 爽。食、多 俱 以 且

及果味皆淡此可見天地養人之本意及果味皆淡此可見天地養人之本意 不食人以五味者人以五味今人口真 不食人以五味, 五氣地食 意至味皆在淡中令人務爲濃厚者殆失其味之正,重不惟不得養且以戕生矣試以眞味嘗之如五穀,口鼻中氣喘急氣出反爲天地所盜得天氣之養者 〈者寡日 邪古人稱松如菽麥如 常 所

B 胡 進 浦 數盂、 氣。 南 况 巡撫西江以 一代餐飯 諸 香走鼠 半月 勞勖 腠 餘更覺虚 致衰疾。 虚疲不可支得告歸竟不起此胡沙岡言因思物是,聞方士言迺多案民間乳飲每島近 思物有 哉。 驗。 又多索松子取 形質、 貴能 復化 實、

眠食 陽 道 明詩 不 加 ·稱自 何 日 用 飢 如、功。來量師噢 **堂得長生邪** 日、飢 飯 **绝來眠只此修元元更元說** 理耗散元精其不驗宜矣夫 來 喫 當舉示二則 飯、 困 時 卽 眠。 公案於道友且問百尺竿頭更 切 人 與地人 、喫飯 時、 (渾不解却 亦 肯喫百 種糯 於 身 進 索。外 睡時 步 覔 如 神 何。不 们。 道 日、 飢 般 師

眠、 須 陽 陰 消, 至氣 滿 不 思 果、食、 思 睡、 竞。

難 制、欲 惟 館、斷 乃 成。長 姻 家 重三 岡、 性 剛 年六旬、 始 舉 子既號之 既缺之 日日吾將絕然 年方四 旬 除即絕慾至慈 後 Ż 成

煩者同一機邪。原治與此見人生所好自當專一若多質識則能詩善量作趙體書亦逼真又好客好古玩好聲伎之 若多好 好鼓

職眞實作自己 **東華宣生** 京華宣若以爲富

異世邪。務、 無憂戚 

不相

小 則 神疾。 凡諸技俪營營與人角勝負者未有不減年算者也技倆之中作詩弈棋。中實無異邪 **一分神獨** 周

以勞成 去、 某 疾 Ż 而 卒,所 陳雨 見以弈傷生者 泉云、 王同墟 四人 興 、吳宋豫齋王 答弈忽瞑目、 連川、 呼 之不 王汾源郭 應則 则死矣弈之勞神如此源郭南洲是已又云苑 是已又云 孫李 北噫傷生之 泉五 更 事、 作

獨在酒色之間已哉。

過佘山遇顧豫齋與語豫齋好靜修築館佘山彌歲不歸談內養一訣止是專某月少汨人事靈知遂昧不復如其病臥時矣與佘友簪後得子號蘭室友人某至已而數里外之事率能前知更年餘迺起如少壯時能挽他有力人 事睡 嘉定 ELM 待斃而! 、某至已而數里外之事率能前知更年餘迺紀队待斃而已如是者五年病似少瘥性頗通思陸筠臺少病寒證瘥而不慎遂病亡陽稍聞 頗通靈門有隸 人聲輒悸欲不 人至呼日隸人至矣有友人 欲死服藥累年無效陸乃盡 八不能挽之弓旣病起王矣有友人至呼日有無效陸乃盡除藥餌日

生計則長生可翼若 分別爾汝高下有敬慢有愛憎皆是有 生後事非未生前工夫也此言眞得修 氣致柔如嬰兒作 不

登之奥

內養秘 期 一發而 痢 爐隨失况於人 爾人聖人亦不能卒制止是遠之而已故曰去聽遠色遠之自可馴致於絕也飲食亦易動爐隨失。况於人身又非鼎爐可見者比下工試手者其愼無倚信哉。 下 ·五色死有一次 散得之未真!! 殞云此必曾學坐功 蘇友從 切未可 <u>₩</u>° 方外學閉氣缺於某塔寺僅 輕試壓有因之而 詢之 2果然以是) 召禍 知遇訣未眞欲益 者。 曾見謝 华歲、 亦病 賓 反病類 山 之徒試內視之缺 下而亡。 哉。試觀 人 間 某 士夫 煉 黄 白 闡 行 衕、 火 同 火 太 候 年 急、 少 病 未

論 貪。 故 此、 子 遠庖 厨 也。 目 酒 則 疏 儀 所外而絕之疏之云者殆亦遠之義 與因談會 色性 也 之義 而漫

年復還 間訪龍 虎山遺 則餘。跡。等。對。對學

、利已而已遇富人則改 為得况 。 人。 何 以 貧 日 學

不可即。

迎諸 此 所以 像。 病也。 像、亦 豈有 薬 其 物 人 能 所

《語音不同其情一如既而曰只是要占便宜損人利。 問之悚然果能人我一如是謂無我是謂克已巍巍聖境渺不、 言類佘山廟塑像甚工聞寺僧云舊有一塑工某姓來自了。 也是神哉竟死仙廟諸像今具在諸刊。 但吾神哉竟死仙廟諸像今具在諸刊。 但吾神哉竟死仙廟諸像今具在諸刊。 但若頭是嘲風平。 是不頭是嘲風平。 是。上 狂、吞 平 生 好 成 訟、 龍。今默門 以 耞 子 頭 是最屬人 欲即 平 生 好 文、 个碑 兩 傍龍 是蚩物、 紅是。 平生 · 好香令殿器 性 一好香令殿器 性 一 平 生 好 和 重、殺、碑、今 碑 爓 坐 頭 刀

Ш 紀 事戦 曼黏 山道士論 **登** 無 有 内 外。僊 精之氣旨。 糊 内 也。非 金石 所能堅 凝。 四 肢 百 骸、 外 也。 非 精 氣 所 能

# 養生膚語ぬ

知藥自外來之旨以外丹爲金石則滯於形質而不知從有入無之妙豈足通玄家之與義邪無交之則服外丹者多死余謂此論固爲唐皇服丹燥渴而發然以內丹爲精氣則膠於凡軀而不無交之則服外丹者多死余謂此論固爲唐皇服丹燥渴而發然以內丹爲精氣則膠於凡軀而不無交之則服外丹者多死余謂此論固爲唐皇服丹燥渴而發然以內丹爲精氣則膠於凡軀而不無

畏途者戒於所易溺也砒霜之與甘露美惡不同用之而生死立異然有甘 蘇可以殺人砒霜亦能活命者夫旨酒麗色沉湎荒淫伐命戕生此非以甘 露 陸平泉日飲食男女人之大欲也而大戒存焉故有以肥甘爲耽毒衽席 者乎故曰甚美者惡一般人者乎良樂苦口而利於衞生忠言逆耳而藉以寒過此非以砒霜, 爲

#### 宋 姚 稱

大用則神勞大勞則形疲也。大用則神勞大勞則形疲也。如今真之靈全靈全則五邪百病不能干也故曰水濁魚瘦氣昏人病夫神者生之本本者生之真故扁鵲論曰食能排邪而安藏腑神能爽志以資血氣攝生者氣正則味順味順則神氣淸神氣淸不易者生生性命必繫於茲也氣之與藥具標別卷今所撰集用食延生順時省味者也夫攝生大體界有三條所爲吐納鍊藏胎津駐容其次餌芝朮稅伏丹英其三次五穀資衆味終古夫攝生大體界有三條所爲吐納鍊藏胎津駐容其次餌芝朮稅伏丹英其三次五穀資衆味終古

W攝生論日目不視不 則神勞大勞則形疲b

種、按 彭祖 不 正之色。 II' 不 聽 不 Ē 之聲。 口 不 华景 糲 之味。 161 不 起欺酢之 謀。此 之數

乃亡魂喪精 减 折算壽者 也。

按 枕 應感 成。 因 Ħ. 因 Ħ, 消。

按 黄帝 帝內傳日食風者靈而延壽中傳日五味者五行之氣也 :傳日食風去 食 穀 **松渚多智而梦** 勞 神。 凝 而 多味力。而 食 肉 者。 勇而 多 嗔, 服

氣 者長存而 得道。

孫氏 傳日五 昧 順 食。之則 相三逆之則相反夫人食慎勿愠怒勿臨食上說不祥之事勿吞咽思邈必

理安詳 而 後

疎。宜 食 帝 酸。 内 傳日 酸 走 上骨多食酸則然 上春宜食甘甘 走肉多食 筋 縮 骨 有中疼 食甘 則痰冷 食 溢、 **減城域走血**。 遊城域走血。 多食鹹、 夏宜 食辛辛 則 血 走 쌆 氣。 口 乾 名 多食 食 辛則氣 (苦則嘔 躁 逆 好 嗔。 而 秋

費 生 凡 雖常 服 餌、不

小有輕日才所不勝而 

**君也血猶民也 抱模子日一人之身一** 國之象胸腹 之位猶宮室也四肢之列猶郊境也骨節之分猶一力所不任而强舉之傷也深憂重喜皆有傷也之之道必不全其眞也。 百官 也。 輔

費 生傳 日 日之忌 幕 勿飽 食。 月之忌暮勿大醉。 歲之忌愼勿 遠行。 永久之忌勿向 西

大

盂 盂 不少便 都赤也 春。 也、 地俱生謂之發陽天地資始萬物化生夜臥早起以緩其形度。月穀丑o月版成o九空辰o死氣午o師恩丑o在亡寅o大敗甲寅c血忌蝗寅o日在處o律中太簇o五將東方。月德丙o月合至o生氣子o天利卯o 以早起以粮其形使 內。大敗甲寅·血忌丑。

其臭腥。 奪君子 榖,

壯 富斗 寅建 月 殺在安 其志平其· 《月服酉·九 第。伸中夾! 大心勿極寒勿極熱安靜神氣以九空五。死氣未。歸忌寅。往山出。大經。五將北方。 月鄉甲。月合己。生 敗氣 中 中 中 一 大 成。血利

仲春是 肉、宿 以 族、 散 令 動 去 人 月 冬淵 神 痼 氣。 也、 魂 伏之 勿食 號 不 安勿食 厭 氣是 大 於 蒜、 日 和其 月六 狐 令人氣甕關 狢內、 H 傷 八 H 一种。是 隔 宜 沐 不通。 浴 月 瘠戒。 勿 臀 食 臌 天祐 蓼子及雞子滯 氣 微质 其 福。藏 Ē 十 玉。 四 以法 宜 日 淨 氣, 忌 遠行、 生 膈 勿 食 去 小蒜、 痰。 水 食 陸 傷 黄 雅 並 皮膚、 人 不 花 菜 Ţü 往。令 性, 及 得 加 陳 九 微 食 葅、 汗, 兎

食 切 魚

季春二 夫富斗 物發陳天地俱生陽熾陰伏臥起俱早勿發泄大汗以為文。月穀未。月脈中。九空戌。歸忌子。往亡中。大敗甲戌。斗陽。血是建辰。日在婁。律中姑洗。五將西方。月德壬。月合丁。生氣寅。天利十日宜修眞道 心の 寅〇

季春是 傷 順 其 氣。 (時是月 勿 食馬 月 也 江日忌 萬物 肉、 令人 見 神 魂 不 安。 勿食靡 物。宜 鹿 肉等、 · 損氣損志。 眞 籍。 營 是 俗務。 月肝 十六日 藏 氣 養藏 伏、 忌 ناد 當 遠 氣勿 行。向 水 王o 食 陸 宜 韭、 俱 徭 狡 不 肝 痼 可 豧 疾、 往。 腎、損以神

日、 宜 沐 浴。 月 火 相 水 切 死、生 加 血 犯 西 瘠 北 風。 飛 勿 靜 念 久 處 地。 不 必 招 邪 毒。 勿 大 开 當 風。 勿 露 體 星 宿

招 不 祥 之

盂 夏。 夏 時四月 Ż 乾。月斗 五 秀 关 月六 殺建 辰 の月 日 日 地 一月其六 始 厭在 交萬 赤。 九空 月劚 物 並 並未留の 土 夜臥 大 象五 育。節忌丑。作  $\pm$ **必早起忍無** 於此 月 心無怒勿泄大员能失。并它或o大败了是 其 地 揚 州 大汗夏者以及丁巳。外院。天利 其 (書艦)其 火血器 樂 申富 位 其 帝 在 申 赤 南 熛 方。 弩其 藏 ەرئاد 融

液朱 仲 汗。雀 夏二 立 爲 三姤 夏 天。 火 E 萬物以成天地化生勿以極熱勿大汗月殺亞。月厭午。九空卯。死氣戍。歸忌寅。往上斗建午0日在魯。神中魏賓。五將東方。月德丙、王夏至火相立秋火休秋分火廢立冬王夏至火相。立秋火休秋分火廢立冬 九 蟲 鳳。 盗 羊c 其 穀 京o往山卯o大敗丁酉o血忌卯o七山鄉內o月合辛o生氣辰o天利未o天 立冬火囚冬至火死立才! 麻。 其 其 薤。 死立春火沒春 未o五富 档。 其 臭 女〇 焦。 分 其 火 色 胎。赤。 其 其

濕 仰 力 瘡勿 夏是月 衰 弱。 食 宜 蛇 也 豧 蜂 等 肉。 萬物 腎 助 肺、 食 調 蒯 理胃 令 氣、 人 折 以 助 算 其 壽。 K時是月八1 神 氣不 安。 惧勿殺 日 忌 **域**行水珠 陸並 肝 藏以 不 þſ 成 往。病、 惡疾。 神氣 宜 安 勿 不 行。 力。靜 食 慮冰 火氣 雞 肉。 漸 生 裕 肚、

必 季 夏二 三遯 慶之 事。 富斗 日土重濁主養四時萬物生榮增鹹滅甘以養腎藏勿食羊血損:寅º月殺戌º月厭巳º九空子。死氣亥。歸忌子。住亡午。大敗丁丑。血忌酉。是未。日在東井。神中林鑓。五將北方º月德甲º月合己。生氣已。天利申。五字是月切忌西北不時之風此是邪氣犯之令人四肢不通致百二 關 無

日,食 夏。是 生奖、 沭 ~必成 月 際戏、 水癖是 絕其營俗二十四 法 月腎職氣 微。 脾藏 遠行。 獨 王。宜 水 陸 减 俱 肥 不 濃 口 往。 之物。 宜 月 助 不 宜 腎 起 氣。 盆 土。 功 固 筋 骨。 令 人 不 切 神 傾 魂、 行。 力。宜 賊 少 志 邪 避 之 健 温 氣。氣。忘。

以 沐 浴 後當 風勿專用冷水浸 EO 月 発 地 口殺未<sup>o</sup>月厭辰o九穴中<sup>o</sup>日在張。律中夷 手足。总 空酉。死氣子。歸忌丑。往亡酉。大敗庚申。血忌與則。五將北方。月德壬。月合丁。生氣午。天利于足慎東來邪風犯之令人手癱緩體一 邪風。 、手攤緩 富短。威 四 肢 無

秋 方。秋。 其 謂 二三否 星 天 一時七 地 氣 月 八 以 急 月 九 IF. 月其卦 氣 早起早臥與雞俱 兌。 地蔡 其書春秋 與使志安寧以緩 形 收 飲 吴其 氣。 秋 者、 收。 金 白 也。 虎偽 位

和队 青龍為 分金王立冬金休冬至金殿立春金囚春分金死立夏金沒夏至金胎。 九 地。 其蟲 **虎其畜 雞其穀黍其果桃其來葱其味辛** 其臭羶其色白其聲哭其液

子。血忌戌o

**仲**秋。 月 也大利 平廟安寧志性收飲神氣宜增酸減辛以養肝氣無令極飽令人 壅。 食生 蜜、

胃是月七日宜 作 霍亂。 《食雞肉損人神氣勿食生果子令人多瘡是月肝臟少氣肺藏獨王宜· 屏絕外處沐浴齋戒吉二 一十九日忌遠行水陸並 可往起居以 時の 助肝氣 補筋 膊

勿 增 肥 腥 物令人霍亂其正毒之氣最不可犯是 月新謝求福以除 不 宿您。

犯賊邪之

季秋是月也草木凋落衆物伏蟄氣清風暴爲朗無犯朗風節約生冷以防厲疾勿食。季秋11111,到李成0月被丑0月厭丑0九空寅0死氣寅0歸总子0往山辰0大敗庚辰0斗陽0血总已0季秋1111,引李建成0日在南斗0律中無射0五將東方0月德丙0月合辛0生氣申0天利亥0五萬

請 聖、 食 成

差是月肝 痼疾勿 食 小蒜、 傷神損魯魂魄不 安勿食蓼子損人志氣勿以猪 肝和錫 同 食至冬成 嗽病 經 年 不

食雞肉 敝 氣 八魂不 微肺金用 安魄驚散十 事宜減 等增酸以( 八日忌遠行不 **盆**肝 氣 達其所 助 筋補 十日宜 M. 以 及其時勿 **齋戒沐浴淨念** 食鵶雉等肉 必 得 損 事天祐 人神氣。

孟冬!!!!坤 冬謂之閉藏水凍地坼早臥晚起必候天曉使至溫暢無泄大汗勿犯冰凍溫養神。 已°月穀戌°月厭辰°九空亥°死氣卯°歸忌丑°往亡未°大敗癸亥°斗陽°血忌亥°,斗建亥°日在房°倖中應鏡°五將北方°月億甲°月合己°生氣酉°天利子°五富 氣。 無 令

其 臭腐其 沒秋分水胎。 叶光 冬 紀。 色 漢 其 神 位. 玄 在 M. 冥。 北 文式 方。 液 其 **唾。爲** 立 九 星 辰。 天。 其 冬水相冬至 朱 時 雀 爲九 月 地。 水王立春水休春分水廢立 其 月十 蟲 龜。 Лe 其 畜 其 纯。卦 其 坎。 穀 大 地 豆其 分翼 △夏水囚夏で 兵果栗,其荣考 州c 其 至水 周 易。 毽 死。 其 其 立 味

仲冬二 三復 巴寒氣方盛勿傷冰庫 役五富巴O月殺申O月服子 東勿以炎火炙腹背無食焙肉宜减子。九空申·歸忌寅·往亡戌。大败癸卯·血一黄鑛·五將北方·月儘丁·月合壬·生氣戌。 是科 CH.

志。成二水 仲 順 冬是月 天 水癖疾是月腎藏 之道。 十日不 是月也天地閉塞陽潛陰施萬物伏藏去凍就溫勿潰生蘿增痰飲疾勿食患。 二二臨富中0月發展0月服已°九空已°死氣已0歸忌子°往亡刑0大敗癸未°血忌子。 二二臨富中0月發展0月服日°九空已°死氣日0歸忌子°往亡刑0大敗癸未°血忌子。 一一一百遠行勿暴溫暖切愼東南賊邪之風犯之令人多汗面腫腰脊弱星。 一一一一是月腎藏正王心肺衰宜助肺生育者 勿食蛸 也、 寒氣 肉、 傷 人神魂勿食 螺 蚌蟹鼈 等物損 人志 氣長尸 蟲勿食河 鹹 增 苦, 經 以 夏 助 黍米 其 痛、 爝 20 戒 神 肢 净 中 氣。 念、 脯 無 不 發 以 腊、 食 蟄 全神 之 黀、

季冬是月 冬二二臨 氣。

食猪狍 九世天 m 脈。 七 H 忌 遠行、 水 陸 並 不 日 宜 沐 浴。 是 月 肺 藏 氣 微。 腎 藏 方 王。 羆 甚 肉、 可 傷 减 溫 煖。 人 鹹 增 神 勿 魂 犯 勿 行。以

生態。椒、 宜 宜全

桶。

是

月

衆

陽

俱

水氣

獨

行。

愼

邪

風。

勿

傷

筋

刺、

以

其

M

津液

息。

## 攝生消息論

# 元 東牟邱處機著

## 春季攝生消息

减 状、生 涎 則 味 測,可 奪。奪 嗽、精 餘 宜 賞 過 天 不 20多人家自造米紅小可吃樂春日融和麻疾惟用消風和氣 重、 疾。四 神 月此 氣 减 而 不 肢 骨 酸 勿 寒 俗、盆甘 劃。 謂 10 暄 倃 暴 不 怠、 此 媝 腰脚 病發 去。 以 費氣 陳、 -, 登 不 天 動。脾 麫 和 氣、無 之 वा 地 力皆冬 當 傾 團 凉 氣。應、 俱 餅、眺多園 膈化 去 皆冬所書之 春 鲞 生、 多 陽 生 萬 緜 冬 衣。傷 林 疾之 Z 初 物 **冰亭閣虛廠之** 老人 以 升、 道 以 劑、 來、萬 也。榮。 疾常當 最 擁 物 逆之 氣 或 夜 一難消 爐蒸 選食 發 之 萌。則 弱、 臥 黨太 陷 炙 骨 早 黑衣唱炙炊燒 (龙老人) 傷 疏 超、 :方中性稍急 體 肝。廣 肝 怯、 步 **入炊燒成** 原作寒作執 間、木 切 滯 於 風 冷 味 不 懊、 庭。 凉利飲食 酸。木 被髮 以 易 可 暢 動、積 以 傷 飢腹 生氣。 腠 熱。能 緩行、 至 春、高 勝 裏、 年之人 多 時 調 不 便 因 土。 以 食、 停以 備 行 土 n 而 使 夾衣遇 疏 兀 團 志 發 牌主甘富 治自然通過 **沙多有宿** 坐 利 以生他 Ż 時之 樂恐 炦 熱 疾、 之、口、鬱。暢。傷一致飲若臟 春 睿 頭 殺。 骨、 之 氣 與 腑、 生 重 酒 無 壅 所 時、而 疾 別 শ 隔 攻、食 不

四四

處

士

云、

桼

來

之病、

多自

×.

手.

後、

夜半

陽

生、

陽

無吐、

陰

無

納、

心

膈

宿

典

陽

無

相

衝、

兩

虎

相

狹

热、

莫 也。道 當 必 恐、服 矣。 卽 袪 便 痰 于 春夏 以導 之 交迷 Ż, 使 便 傷 疾。寒 兪經 虛 不 熱、 可 16 背寒。 泉 患、 卽 處 良 不可 傷曲 肺、冬 **令鼻** 失 月 **天寒熟之節諺云遊風如遊節令鼻塞咳嗽身覺熟甚少去上月焙火食炙心膈宿痰流入四** 甚、痰、 箭。上衣 四 衣。肢

肝 在 神 避 氣 如 甲 存 當 好 所名使神清氣 爽目爲 z 知縞映紺肝爲 心母爲緊肝屬木爲青帝卦屬震軸 亂。强 用 乙。通、形 食 歲 酸味 辰 爲 加 嘘 則 星 滅逐 爲寅 分五 筋。神 當 爲 青 肝臟 肝 潙、者、 氣 時加之來。服。藥 卯。色。脈 及 肝不 吸 春 爲 **千實則目黃赤**年 **6于木魂之藏也** 怼 少餐申後飯品職之事 旺 肝。屬 **3、補。足** 爲之宮左 角味酸 也。故肝 恩露 其 肾子肝 神 氣 、之髮枯 仁、好 虚 庶 飯。之不爲 肝龍 者筋以其與 類、 筋急也。 肝 也。目 爲 無 合于脈其榮爪也旰 也。胃 有三 者、急
肝
也 象 爲 仁 嵑 甲、右 如 川惠海、傷 傷也。枯 神、懸 名日寒 名日 憫 淚,目 毋 之情故 从如枝幹居在下少近心方, 人男子至六十肝氣衰肝葉薄、 水入肝故多淚六府胆爲。 小八人肝故多淚六府胆爲。 八八人肝故多淚六府胆爲。 者、 灑 肝 陂 熱則也。思 塘、故 思羶。合 足 聞 毋 悲 多 肌 傷 汗 內 萌 則 之外 者、斑 芽、 淚 肝 點 好 出 者、應 生. 也。方 東 故 無 肝 春三 岳、脈 病。風 殺、 也。上人通 以 肺 合 月 邪 之色 歲星 太清、 水 入 旺、肝、 幽三十六 肝則多哭心 三 减、 肝 與 以 天 葉、右 目即 先死 肝 地 合 天 氣 也、也。 音 音 香 然。 肝 通、四 生。治 地 稍 呼 葉、 也。月人常 目 欲 加 冷 故 色 爲 肝

夜 臥 起、 以 合乎道。 若 逆之 則 毛 骨 不 榮 金 木 相 剋 而 諸 病 生

### 相 病

明、也。則 肝 肝病臍左有對陰氣壯夢見出 飛 纨 、土工、 者、 壯、左 頰 · 旁肉攀睛或虫 有動氣按之 有動氣按之 元 赤。 臓 臓 者、法 年、逆、奪 
一 生 量 睝 下 癟 淋蟬引 兩 角洩、頰 小 腫。腹、 赤 大 痒、小 令 肝 當服 便病数 人 喜 升 好 散、怒。 麻疏的。食食 肝 虚 辛 則 之有以恐劑。病、散、如 則 用 人 八路博之實則怒與八路博之實則怒與 之。 避怒。 膜、風、虚 視 肝 則 柳 悪 風

### 夏季 攝生消

至養夏後、肺。三 心暴。之粥 少惟宜 人、飽 腹。後半 月屬 切 心氣 虚堂 宜 半一陰 水。不 受寒必却 心之老人 一 其 當 火主 可 於肥 以 noj 于長 生、以 熱 宜 膩 爲 熱。亭木 尤當 亂。服 富 戒。更 莫 熱 生 陰、愼 食 物、以 不 氣 熟潔矣。淨 得 護。瓜 順 兼 火 布生 之。旺、三、味 于 平 服 空廠之 ·居篖 星 每 豧 月下 菜。 腎 原 湯 日宜 伏 屬 内 芳<sub>o</sub> 下 露 進 處、過 腹 樂。腹 火 能 队、溫 自 廊 中 夏 中 然清 微堂 補平 方 季 常 剋 兼 便睡著、平順丸 受 冷、金、 心 涼。 陰 時忌 金 顿 旺 ☆忌下利恐泄陰氣▽ 窗、氣、 散、宜 皆 使 食 調 飲 此 人 不 食 扇 息 凝滯 可 辛當 風 滥 淨 納 之不物、宜 取 暖,心,凉。之 此 凉。不 常 等 令 如 多 吃 故飲 大冰館 冷淘 時雖 爲 不 所 食 宜 Z 癥 在 快、常 在 塊。冰 針 味、 雖 灸惟宜發牙 常 若 雪、 風 心、凉、 進 炎 賊 患 蜜 入 之、熱 牋 冷 冰 風 凉 宜 中 氣 亦 粉、汗。辛 桂 于 人 痰 夏以 吾 最 火 冷

毎 最 日 梳 空. 不 頭一 失 凉、 時 मे 兼 一百 之 者。汗 和 其 當 下、 無 靗 不得梳 不 何 風 中 也。而 者。逢 臥、 署 頭 华 多 頭 爲 歲 風 皮、 諸 方 痺、 陽 灶, 手 之 遇 足 無 總、 月 不 風 尤 Z 仁、 處 不 滿、 起、梳·可 得 之、風。時 蹇 自然 臥 之 澀、 處 和。四 宜 卽 肢 密 幸 攤 明 防 面 换<sub>o</sub> 目 免、雖 小 怒。矣。隙 至 不 後 微 人 還 孔、 人 發。如 以 若 此、 傷 其 或 亦 腦 年. 有 力 戶 當 袞 時 夏 邁、中

氣之 至 於 應、 論 執 日夏謂 長 也。 禁飲 養之 食湯、 道 也。秀、 禁食 逆 天 远之則傷心 八地氣交萬 次 過 飽、傷 禁溼 物華 秋 華常 鋑 地 臥、 痎 井穿 瘧、夜 奉 臥 早 漥 收 衣。者 少無 至 于 白。去使人 病重。 重叉日、使志無 夏 使 氣 熱宜食 實。 菽 使 以寒之、泄。 不 此

可

## 心臟夏

忘。燥。含 中 耳 4 智 花。爲 兩、 Ž 居 屎 丙、 南 脈 下 通則知 出 右 人、 肺 方 Ŧ 耳 下 火、 **T**i. 孔、肝 爲 中 爲 五,升 赤 衝、 丁 。心穴 上。 生 對 帝、旺 液 之心病 家。爲 通 尾 神 主 汗。氣。鳩 形 施下一寸、\*\* 如朱雀象灯 神之處 则 適 腎 下 之處也。 智無孔 寒熱 邪 入 榮衞 16,7 氣明不通無知 作下尾鳩也。 如倒懸蓮惑 主 則 而 明 汗溢。不 短、和。 逃 丹 不 用。知 其 錦 緋 咏 ري، Ħi. 合 苦。智 色如 味 璽 45 于 也。披 狡 者 小 脈、 其 王 詐。 編 腸 纖 其 性 羅。爲 映 5 也。 其聲徵、心之腑、 絡、所 禮、其 爲 色 肝子、 納 榮 其 中 有 也。情 纖 爲 血 樂。其 七 興 微、 孔三 脾 脈 人 嗅 無 17 **燃、合。母。** 故 黄 舌 虚 华 不 少、六 毛。貫 庭經日、富 十 Ł. 人 注 能 智之 AGN 有 變 榮 氣 不 水 臟 菝 闕 人、 暢 心 爲 竅 弱、 部 事 心 血 孔 通 477 之 也。 多 通 卽 宅 耳、 蓮

河心相爭火水相剋水型心有疾當用呵呵老也好食苦者心不足也也好食苦者心不足也也好食苦者心不足也 面者、 **心而作** 之邪 黑 驚 者、也。 氣 舌 45 矣。高 也。氣無 朗、故冷味 遠 夏 也。者、

心熱者色赤 心熱者色赤 大熱食心思熱及 下忘前失後。 一二月主潮殺肺氣旺味 二月主潮殺肺氣旺味 二月主潮殺肺氣旺味 "及水心病當臍上有動紅色之物爐冶之事以 近而脈溢口中生瘡腐<sup>個</sup> 月動脈按之牢若痛更以恍怖人心病欲濡急 爛作臭胸膈肩背兩蟲 更音魚鹹 成前手足心熟1 以濡之用苦1 以源之用苦1 痛。 热口乾舌强咽喉痛嚥不苦以補之甘以瀉之禁溼則心腹相引而痛或夢刀

養。 盛 秋 則 痔消渴等 開 不明 病、宜 不 宜吃乾飯炙 (博拜自) 煤宜剋 和宋、平木 致 死 牛臟 將屬 肉、腑 春秋之 下痢 進湯散 之味、 滑、 빓 切減至 難 助 消 陽 氣。安 增 物、又 養、酸 若 及 以 量 其 患 生

蓍等丸 早朝 則 俱 搓 日、湯 熱熨眼數 名承氣 傷 典使志安 宜 以薤 空心、 以童 肺。 鮓 白煮 冬爲 分爲 雖 后溶泄奉臟者少秋氣燥宜食 安寗以緩秋形收飲神氣使秋 數多于秋三月行此極能明日 一劑則百病一 多。粥、老 類。 小 二服、 加 人 若 便 羊腎 亦 風 升、 瀉 व 氣 服之、 同 井 出 Ξ 病 煮、 大 此極。 不損 兩人 痃 癖 之人、 服之、 椰 夏 元 五 氣。月 食 目。殊 秋 况 所 箇,亦 氣 不。日、 食 麻 勝補藥又當 秋 氣 細 不 剉、宜 痢 冷 以 物、同 食。 潤 無 季 又 秋謂之 當 其 外 或 便 燥禁寒 胸 煎、夏 其 志、 清 時、 腉 取 月 容平、 此 有 晨 八 好 飲、肺 樂 宿 合、吃 睡 井 天 覺閉 叉 冷 氣 水 下 生實 清。氣 理 冷 穿 物 此 以 脚 膿、 過 寒 目 溼 急、叩 氣、悉 计 多、 秋 內 氣 地 幽 爲 悉 至 合、秋 衣。之 氣 此 वि **第一金方日三** 干一 感 和 以 取 藥 患 明。 費 効。 袪 收 赤 逐、起源 丈夫 收 <u></u> ፝፟፟፟፝ 부 白 之道 臥 嚥 痢 能為思。 雪 무 津、 疾、 滇 也。起、以 後 水 兼 秋 兩 服 逆 兩 此

### 肺 臌

以 賭 氣 故 肺 爲 呼 三觔 吸 ·辞臭乃七名也夜、 二兩六葉兩耳總計、 Ż 辛。辟 白 根 源、 爲 傳送 之 宮殿 八 也。在 平 映 肺 形 葉。紅。 且 之脈 爲 時、肺 居 皮 叩 爲 Ħ. 出 脾 殿 齒 毛 於 也。 子、之 Ξ E, Ŀ 少 爲 商、 通 對 通、 母。胸 叉 氣 爲 歪 呼 下 若 魄 腦 肺 有 覆 門。 戶。神 七 蓋 久臥 下 及 魄 然、 七魄 如 故 通 傷 爲 嬰 氣 名、 至 兒、 華 氣。 名 以 脾 養。 中。安 肺

于则亥、鼻 者、即 好 性 枯笑。肺 塞 肺、 義、 (放人之類) (放人之類) 也。其 盛 知 則 也。容不 臭。涕。 耐 枯 肺 肺 之外 色瑩 合于 寒 者、 手 生 者肺乾 <u>H</u>, 百者則 應 爲 皮、右、 也。五 勞也。五 **秋** 也。鼻 嶽、日、 其 爲 榮 喘 侵。者、肺逆 當無 肺 上 毛 咳。 痒 爲 勞則 也。 者、通 庚 大 肺 太 辛、皮 腸 也。多 白 有 爲 枯 爲 Ż 睡。蟲 申 肺 而 也。精。酉。 好 毛 之 族、食 于秋 多 府。 其 落 用啊 者、 辛 恐 蠹 辣 懼 之 商、肺 腸 容、以陰抽 先 者、者、 Ŧ 其 奥 肺 魄 <del>日、</del> 色 死 肺 離 之。不 百、也。合、 存 足 無 于 太 其 肺 爲 形、故 也。肺 白 味 納 傳 也。之 而 腸 辛、 金、 瀉 啊、鳴 身 氣 其 金 行 者、體 入 受 臭 湋 不 殺、祥 黧 肺 于 腥。 氣 Z 黑肺者以 也。氣 肺、心 于 府。 秋三 壅 邪 寅、 也。肺 助 生 入 爲 起、月金 肺邪 于 肺 肺、 肺 氣 微 神。則 巴、 之 宫。 自 旺 也。肺 惡 旺 主 入 多 腥 于 風 肺 者、怒 殺、 者、也。酉、氣 則 氣

#### 相 朠 法

物

順

秋

剛、魄

而

存其形

則

邪

氣

不

逆

乖、施

而

諸

病

作

矣

恩

斂

陰陽

分

萬

物

收

雀队雞

伐

草

木

以

急 鶴、肺 肉、食 貴 病 苦以 熱、右 人 相 頰 臨。 赤。肺 之。肺及虚 疥 皮 肺 日 盾 則 病、病 燥痒、 宜 色白 氣 酸 短 氣 以 不 顶 盛 能 收 毛 之、調 咳 槁、 用 逆、 息。喘 辛 唾 肺 欬 吐膿 以 燥 氣 豧 逆、 則 血、之、喉 胸 苦 宜 乾。背 以 服 肺 伵 排 瀉 風 肢 之。則 風 煩 散。禁 多开 痛、 食 或 寒、畏 夢 肺 風、美 欬 人 恶 寒 交 如 合、 也。氣 肺 喘、或 有病、 見 日 普 花 暮 不 旛 聞 甚。衣 香 氣 甲、 臭、 病 日 鼻 月 上 逆、

消

息

威。浴。甚。恐早陽恐水 酒 冷 不 炙煿 奉 楽 不治熱 起服 寒邪 剋 頫 氣 內 **麪餛飩** 杯、以 內 火、 用 省 八心受病 大 蘊 少。 醇 感 心受病耳故宜養心定恐極熱藥不治冷極。人外烘炙尤甚損人民人,以以陽氣寢臥之時稅人,以以陽氣寢以之時稅 冒、 閉 Ż 酒 之類。 時若 爲 藏、 杯以 嗽 水 逆麻 冰 加 禦 地 湯 宗寒晚服消痰涼膈之物火所逼必出大汗草 内、坼、 痺 有疾 昏眩等 無 宜 水就 手足 稍 擾 居 宜 宜 平 疾。 覷 浮、應 虚 吐。陽。 **処密室** 與 取 冬月 心、歇。不宜 心膈 早 臥 Ż 寒 多 晚 髙 陽 व 極方加熱所忌 耳。以飲火 煖衣 起、 藥 年 氣 骨肉 火灾 以 以 在 4內陰氣在2000 待 平 **手引火入**加縣衣以漸 琉潭易 之味宜減酸增苦以 發 利 日 衣。汗、光。 J, 恐 去 氣。 食、 外者 泄 寒 不 于 愍 令 心、加 陽 就 適 使 厚、氣 動、人 其 热 溫、 入煩 多 多 有 不 故 寒 氣 毋 得一 也。泄 温。 ŀ. 外 Ŀ 登 燥。 宜 皮 湧 不 切忌 疾。不 热下 心 頓 服 不 膚。 n 胃 氣。 便 वा 酒 逆 A 寒風老 思 思 表 冬 多。浸 房 TO 就 腎 事。 月 早 火 惟 豧 宵 烘 藥、傷。 不 出 無 水 春 炙 寒 或 可 以 多食 食 Щ 爲 宜 人 味 卽 犯 鹹、物。已。藥

## 腎臟冬旺

有 根。經 左 日 氣 日 在 而 變調 腎右 形爲 屬 北 2名命門生氣之程為所有 水、 黑帝、 來爲 之好,對 爲 損腎 **損腎也應在齒齒痛寒** 局之神神者腎藏其情 析死氣之廬守之則左 臍、 附 之腰。 重 一 存用之 八情智左屬 7 兩、 色 則 ₩, 如 竭。 經於 土、 縞 若 爲 硤 屬 Ł 肝 紫。 山焦燥于 癸。母、 主分 辰 肺 水 中焦 爲 子。 氣、 子 耳 灌 亥、 衛 爲 注 之一官。身、 在 于 下 爲 天 如

腎乏 在動。腑 僧 多 幽 多 尼、 呻。 髭。 九 液 肾有疾 也。齟 腎之 色、龜 形 源 艦 人 者、 則 八之色黑者 腎衰 外應 證 外 多 駝 當 皆 唾。 馬 應 陽之定 吹 旂 也。北 困。两 膀 以 人 缶、 九 胱 槍、 耳 腎衰也。墮 爲 自 十、 百 瀉 上 身 之吸以 宵 液 津 通 津。液 氣 辰 兵 以補之。 Z 星之 其 焦 者、 肾風 枯。 府、 鞶 精。 榮其 骨 羽、 山 冬三 其氣 色 也。 其 行、 痿 紫 髮 而 或 味 一月存辰 之 鹹、也。 生、 溪 智。而 不 舟。 有光者 赏 其 能 腎 内故冬之三 写太清。 起 庭 臭 庭 經 氣 沈 牀 星 肾氣壅 之黑氣、 滯、 腎 者、 472 日、 邪 宵 齊 宜 無 病 先 船 入 月 重 乾坤 也。也。入 肾、之 則 官 死 吹 腎 也。則 人 則 八之多欠者 中存 之 元 臀 恶 氣 漸 骨 腐。闕 閉、 病 通 之。 節 則 凡 萬 也。 No 耳 丈 腎 中 物 鳴 八之骨疼者 肾邪: 天六 虚 者、 蝉 有 伏 骨 腎 童 殿。則 +, 漆。 夢 子 麙 君 腎 名 子 入 也。人 肾 Ż 戒薩、處、 肺 腎虚 合 氣 于 邪入 腰 衰、 元。 也。骨、 見 髮 不 節 嗜婦人 腎、 人 其 伸 則 者、之

#### 相 腎臟 法

IE

以

待

陰

無

兢

以

全其

合

痛 瀉 之。欲 熱 下、者願 痺、 無 小 犯 塞 赤。 執 便 餘 食、 不 腎 通、 有 歷、 無 腹 江 病、病 滿 艀 煖 色 黑 衣。脹、 所 腎 食 纏、 而 病、寒臍則 旨、宜 幽 稿、 服 下 腎 泄。腹 有 在形 大 氣 矣。丸。動 體 氣、黑 重、 痩。喘咳 按 之 华、燥、汗 急 若 出, 痛。食 恶 辛 岩 風。 食 以 腎 不 潤 虚 へ消化體章 之。則 腰 中 痛。 骨 急 腎 疼、 食 風 腰 誠 之 胯 以 状。 膀 豧 頸 之、 胱 用 汗、 惡 風、

右

四

時

調

攝

治

病

大

盘

平

此

他

如

靈

索

諸

編、

皆

耤

稐

屠

本

畯

識:

耳。

# 攝生消息論終

而所思慮者又未必遂徒自勞擾祗見其不知命也則業廣修應行義之外當一聽於天若計較利達日夜思慮萬端物之間於此合天則道不外是矣每日不問大事小事處置得宜薛文清公曰功夫切要在夙夜飲食男女衣服動靜語默應事接

鮙 子 頣 中 集

暢、道不之 心、海 以 大定癸卯三月 貨 無 家道 可存 心。 財 爲 不 富恬 義 體 व 面。得 梁 也良久間始拜 不 庵不 間、 而。設 設。庭 久日、 坐進 育的 学你又不是 師 於牢 斯道、 毎 垂 本, 飯去飯 語日學道者必在自悟不悟者骨蒙所致故不是官長若却講俗禮則交接去處古人云飯去飯罷則打睡去一日師見僕拱手而立、乃聞其風而悅之願侍巾屢伏聽一言師乃 語 范 明 叔 庵之 南。 之、 師 日、 汝 從 屦、何 而 來。王 去處古人云三山有侶人民拱手而立方呵日道人 餜 拱手而立方呵日道人只要豁一言師乃忻然日**虏年少有學**便對日來自東武仰師之德不 故 也欲 發 骨 蒙、人、 情 先 淡 滌 其 pų

在 乎澄 湛 剪了 功 到 而 成、 不 坦 然 明白 桑c

目、師 在 東 柔 单 道 弱 識 上行、 下 僧道往 來 教 者 同 識 門異 典 東戸耳孔子言雖 で 識必先致拜從者疑り 不識。 疑而問之日彼 之。 此 俱 昧 平 拜 生、 Z 何 爲 用 ----拜 過。之。

鄃

言、道 衆 皆 祖 和 師 聚。墨。素 唯 T. 文 祖 · 章了道之位 帥 **心最後和云三百七** 1大十金 金骨節。 仙語如為格不構 思常和 今 誰 AB 繼 人 得。 詩 除 有 是 押 節 磕 溪 字

公、者、師 似 步

旭 師 当到 登 州、 時頂 \$ 懸 **鴻、** 统、 擋一 鐵 觀狀貌奇古乞於市 典。 登 米 人皆 不 識。 夜 歸 觀、 轡

後 數船於 那守松 别 石烈邈詣觀観、 石 終 **机** 概其題詩 飲無兄女亦 無 歎 然不已乃依韻知無孫數千里外幫 孫 千里外幕 4韻和曰:迴。 入 一年別故村都 都忘庭竹 明 且 拂 長 衣 見孫。 東

他 時 拂 袖琴 君去應 許 安 閑 門。

師 薄滋味所以 養 氣去嗔怒 所以養 性處汚辱低 下所以 養 德。守 清 淨 恬 增所 以 黄 道。名 不

於 籍 心不繁於勢利此所以脫人之殼與天 爲 也。

師 日、簿 酒 爲 亂 自甚於狼虎的 是斷命之物直須不喫爲 上。徒 神、酒 所至於**預驅故爲道**人物內犯之**獨可恕**若如 犯於 色則 北非不容 於誅

師何日、故。 蓋 色者 敗人美行損人 、善事亡 糒 滅 兩人作件掛搭腋袋拖條拄杖且歌且游攝著 人之大 孽

好

山好水日爲盤

師部 僕日學道人要有終始不可半道而廢與他水人爲盤恆不可貪程途。不見爲盤恆不可貪程途。 事。而 人 作笑端況虏是讀畫 見量不 知 (凡人立身)

般 事 業。 況爲道者 Ē 是男子立 身 大

簡 沓 書 大 字一 我 山 放 倒 急將 龍 虎穴 衝開。 僕 因 問 日, 人 我 山, 始 知c 龍 虎

間 其 方。 師 笑日、 細看賢悟 不 悟。

師 F 不 呼 後夏久而赴間那裏去、 機長教輕分付細細。 人機未敢輕分付細細。 僕、 在 契若復 僕對 日、午 以文字繁縟 驄 睡方足、 何日 神 是了期所 情 湛 然、床 以道 頭有莊 悟徼 子 南 書 華 册、 迷 因 更 拈 迷 而

要。鶴 胎 在 華 龜 息 亭 自 日, 道 綿 行。綿。 師 何 語 物 衆 也。 日、祖 爲、學 炁 道 便 專 是 一、根 則 源、 也。人 世 人 不 知 可 凤 鼻 爲 中 仙。出 不者 同也。 世 世 俗 不 聞 之 進 廣 取、成 有 子 日、 鵬 升 落 也。隨 泂 儒 車 則 休 麒 砣 而 矻。

下 道、養 畜 經 師 **死、降、阳。口。居** 日。居 日 日 日 日 日 日 日 道 但 則 清 日召 簡 淨 命。 上昇至 中、而但易 泰 要道之妙不過 無 僕 爲、山、 設 超 入。 逍 命几坐。楊 於脾、 但 遙 北 清 自 海、 在,非 元炁氤 良、銀久、現 淨 **養** 久 僕 無 染 也。 羊 小署。此十 間 最 人 皮 氲 日吾師 但 而 上 不 已、 乘 散、 汨 十二字。 骥 法 化 則 没 利之然 然 前 升 聚 + 岩 白 矣。往 有 餘 能 往 作 若 物。 所 爲不。是 消耗 咬 說 肝 嚼得 也、與耗供肺、其 則 師 **死。日、** 日、一無碗 破、 往 興 便 來 曾 翻 之 道 也。粥、 做 個 者 雖 午 路 間 徹 歌 也。無 件在 底 習 他 銅 道 奲 務、中 鉢 毎 麵。 環 至. 在. 人。 詠 堵 登 但 久、 過 當 龍 此 外 氣 信 老 自 立。 往、 忽 人 知 庭、 言 出 之。夫 果 日、荷 茹 行 皆 45 夫 不 液

其 師 自 師 當 有 在 有 黄 理、 故 縣 記 西. 誰 必 乙。郊 不 祖。不 馬 誤 你 從 鍾 知 諸 呂 仁 何 自 人 庵 华 作。内、少。不 傳。有 唱 馬 頌 日 日、元 縱 之日 H 點 消 靈 此 萬 語 光 邴 晃 是 黄 金。 太 順 虚。長 Œ 丹 老 好 青 雕 華 妙 江 衣 淡 手 集 莫 飯。 中 能 言 嚭 模。也。去 歲 休 師 言、過 將 奇哉 明 外 月 關、 是言 閑 聞 相 人 比。也。誦 有 此 語。 因

餘怎類吾此語稍露鋒芒矣。師言家風誰是祖鍾呂自親傳項日一點靈

難 御、語 迅 若 奔 馬。芒 靜 者 爲 易 必 去 其 外 慕。 雖 觀 粉 華 Ż 在 眼 前。 IF. 如 深 山 羁 谷 中, 方是道

心 腸。 偷 御是知道

又云、 心定 也。心 死則神活陽盛則陰消自然之理味是知道者貴於無心也。 者 不知但以 爲子

返以學道 者爲

神炁耳譬如空谷中有呼之者隨呼而應之豈別物哉但其中沖虛故也吾友不信誠靜師曰予年四十餘方遇師入道所以覺皤然腹中別有一紺髮者何由致之向往關中十二 是則情忘體虛則死 通無心地 餘年 處養 之、當 所

海蟾公不著。也會有資場作戲至與娼妓家擔酒攜榼不以爲恥後來一等學道者言我從富貴中來你比他的言海蟾公本燕國相一日悟道乃絕家累其詩有拋離火宅三千口屏葉門吳百萬家之語後但師言海蟾公本燕國相一日悟道乃絕家累其詩有拋離火宅三千口屏葉門吳百萬家之語後但

之天 師日清淨之道人能辨之則 地也蓋指身中 地人之縣 源已上爲天願已下爲地若天氣降地脈一與矣故經云人能常清淨天地悉皆歸言 天地者 通、 上下 神和 非 外 精雅自 指 覆

固 小任

師 日、矣。 炁 忽妙在乎全精尤當防於睡 小任仙所觀也 一蓋指身中之天地也人之 云以鑒服。 - 外遊如是則炁精自定矣 - 外遊如是則炁精自定矣。 萬慮悉泯飲身 側臥鼻息綿綿

邁神不:

日儒家云以德報傳以直報怨音眞人云以僧結友以思復舊可謂至矣。

眞、 其 州 時、 有姜禧 乃 掩 者、 撒 呂 禧 公 傳 日、 此 呈 師。 實 師 中 讃 理 到 世 人 惟 世 務 無 名 悟 者。之 奥 何 道 利、 不 難 知 行 身 也。之 有 神、 逐 物 不 返、

有 韓 淘、 字清 甫。矣。 慕師 慕 陶 胤 明、卷邵謂 堯 夫 爲 人、語 號 安 樂 垂園矣。 師 自 關 師、右 還 東 牟、之 道 過 濟 南、 蒙。邀 邟 到 園 中, 供 以

飯。 44 爲 旣 體。 播、 淘 101 言 首 用。於 以柔弱 師 淘 爲 自 本、 幼 以 炭 幸 遇我 願 垂 思語、以 思 燭 靜 坐 愚 以 調息安師答日、 天 寢 道 以

逆。得 炁。無 常從 矣。心 韓 不 馳則性 謝日、 容 而 大道 問 定。爲 日、 鴻濛、 形 師 在 不 勞則 無所 關 右 時、扣 精 全。神 計<sub>c</sub> 如 何 今 **行開妙論得其** 不**獲**則丹結《 不**獲**則丹結《 辧 道。 曹萊答 然後 日 心後滅情於虛寧神於心於人必節飲食絕思 師 而 父冬 入 矣。於 夏披 | || | || 二寧公、神 ---布 懶 於 本 儒 極、 衣、 食 生 d 粗 也。謂 源 取 不 冀。矣。足。儒若 隆 學 出 隆冬 戶 道、 庭 思樂、 多 而 4 妙

中 無 火、 兼 時 用 冷 暢、全 一無寒意。 如此 十 年,非 腹 炁、 不 能 枝梧

퉤 E, 凡 事必當 有 爲 道 耆、 於 少 壯 之時 其 情 欲早爲 之 備、則 則 神 仙 回 素髮 垂

志 氣 衰憊始欲 學 而 後 索 衣 袭、 不 亦 晚 平。防

旦三 一十六道 性 添 引 偽  $\mathbf{u}_{\mathsf{b}}$ 干 此 四 骨 源、誤 通 人 刑 之甚 此 乃 矣。入 道 故 海。道 Z 家 漸 門 留 清、升 不 經 可 子便 手 大 道。 經 撓、 若 萬 論、窮 於 可 一言 爐 證、 以 取 蔽 象 之。於 焉。日、龜 蛇、 清 净。乃 净、

清

淨

· 者清

爲

清

其

小

為淨

其

炁

則

外

物

能

故

情

定

而

神

明

生

炁

海

則

不

故

全而

腹

實

是以

矣。淨

澄 心 加 澄 水。源 如 兒。不 **然秀** 則 神 則 乃 清

日、也。 1 有爲 Ż 也。功、 則 有 虚 之 彻 法 也。 行 無 無 爲 之 理 乃 盘 之 清 虚 也。

節 致 淨無意為 示思 不 怒、 害、若 其 間 雖 爲 丽 常 無 爲8無雖 涉 而 常 無 事8 佪 況

滑 養 **然全神** 

師 启。日、 無心者非同性和自成乃有讚 劉高 猫狗蠢然無心也務存心於淸讚之日塞其兌閉其門昔誦此塔四十年別無他事但虛其心醉飄遊於逍遙之地入於無何不愿也愛欲嗔怒積畜利害其心 ル無何有之 乗心實其 ル無何有之 腹。椰。有 去 其 華。 其 名。 棄 矣。其 利。 精其 神。 全其

自 仙 乃有讚之日 斯 人。 वा 且當

塵節 淨之 城而 無邪 心調也。簡 故俗人 無精料 之 心。 道

所謂 無 ·C 而 石 猫 狗 一般也。

帥 見 加 來。俱 悟 T Ż 時免水 却 再投胎印 君 E, 此 乃 出 陰 神。若 到 天 庭、 忽有雙華 飛、 方 田 腡

此

師 不 相 隨。

人、 大 限 到 來、 免 他 不

事行道 湛 然 爾。都 不 用。得。

不 精

在日一念勿絕一世休點道昇問曰湛然常寂時了 一次道人情遠無爲妙本之 一次道人情遠無爲妙本之 一次道人情遠無爲妙本之 生性 命。 性 因 愛 而 生。 命 因 欲 而 有。種 皆因愛欲 耐 起 出 逆順、 輪 迴 生 世 嫉 好從此 切胎 輪迴 卵濕 綿 化 綿 種 不 種 斷。性 法言欲 相、 因

土、 當 淨 心心 若 45 淨、 自 息。

有 師 性 餐鉢粥罷須撒茶午間以 來。其 則 **啖一鉢** 畢、迴 奥 《學者省此徒的 道、 誘後 食端 進不 **一个。**師蓋性 **高事者其** 子也在 譴 累 故 萊 陽 间 知 時、 也。作 長 短 旬

帥 不妨亦不如一切不讀觜盧都地養氣最爲上策三學道者不須廣看經書亂人心思妨人道業若二一餐鉢粥罷須辦十分功之句學者省此徒飲食 河上公 注道德經金陵子 注 除符經二 者、 時滑

亦

師 日凡初學道截自今日已往俗事不得掛心若有纖毫未除則道不固旣往事則抱臍下之珠久而調息無有間斷而終日如愚方是端的工夫非干造作行為事道人行住坐臥不得少頃心不在道行則措足於坦途住則變情於太康。 持坐也。則 勻

睡 三則抱臍三 持

師 在便是1 **世便是無事人 都自今日已往俗事不** 既往事不思 未 來 事 不 念、

且 搓 目前 爲見

師 父言道 人 不 厭 **肽貧貧乃養生之本飢則** 便是無事/ 則 餐一 鉢粥。 睡來 鋪 東草鑑鑑糗練以 度朝 夕、正 是道

活 計。故

師 過 青故知 有邀師齋者在 知其僧赧然失色不能措辭。在坐有衲僧數人其中有一僧騁其博辯以言語難紛紜不 止。 師徐言答日

除一 身外餘 窜 皆不

凡 道 人 須 是剛 也。腸牙子 切莫狐 疑不決。但念性命事大力行不退期於必成若兒女情多煙

所謂學道

來搶去恰是道人日用家風也師日道人心性塵俗之事切莫隨逐若拖絛藜杖嘲風詠月陶冶情性有何不可至於巡門求乞推師日心無事又日身心如是可住庵否師日旣處置得下便好休歇去師日必無事又日身心如是可住庵否師日旣處置得下便好休歇去

師言你每初入關時乞得一 頓飯便喚一頓今則你每功行少也揀好處住揀好食 **奥**將來成道 刞

休不了却索還債去。

師言祖師道不得著好衣不得奧好飯唱歌打令只要心頭物物不著。受汝曹曾遭此冤障否弟子答日無師父云好好遇著勿諍師日我初到關中乞化到一酒肆有一醉者毀爲之間後被他贈一拳 拳便走拽住叉打一拳只得忍

師言我當在俗中時科肉財酒今已戒之十數年矣若食酒肉亦做神仙只是較運了些若心不懷

不敢放動劉師叔亦皆言之師言祖師引四人謂邱劉譚馬也看任風子於好德祖師云倫聞之塞破耳及乎見了尚握著珍寶節言祖師引四人謂邱劉譚馬也看任風子於好德祖師云倫聞之塞破耳及乎見了尚握著珍寶道又嗜酒貪羶徒敦口腹罪報難逃終爲下鬼之類也

師言祖師當使弟子去寧海乞化些小錢米我要使用弟子道教別個弟兄去後如何弟子有願 師言當在環 裏 思開 話論及新瓜道 衆 聞之明日造瓜包子入環食了三枚 動了二 日 不得 奥 飯。 不

湿 揶 Ą. 師 怒 打 到 平 且 而 ste 打 乞化到之無數。 吾 日、有意思 心。 謝 疑。他 邱 爾 兄 日、動 住。 迫 今不 敢 相

兒 土 昇 傳云、 時、 只怕 国际 也退祖 後一 撞 潜親 令 師 千二百 弟 日, 家。回每個 子 揶 入 思到 一萊州 中初 四十 十年間當有八百人登仙如何師曰祖到范明叔宅欲少歇見太親先在宅中初上街祖師合總一頭小角兒面上以 街、 數 猶 遲 夜 兒、 夢 餔 中自云思粉 祖 來 師 日 甘 長 言教 搽 這 伸 審 之。 回 私 萬 休 手 **差** 必。废。云、 做 人 俚 條 第子 王 不 好 子 漢、 怕 問 仙 撞 上 又

師師觀眞 日、來、君 一張間 百 示 歌十勸 非。句 好。 自 每 出 道 意、 話 亦 是 往 來、 祖 但 師 要服 曾 說 顧 過 潤 Z 身 Z 因 晋。 而 成 師 自 Z 也。 笑 日、他 開 鋪 席 訊 話、 卻 是 動 別

部 言 大抵· 人 多是 自 |誇俱能| 已 膀、 往 往 不 肯 恭 順 於 人。話、

酮 路 Ŀ 拾 得 矑 契、 祖 師 狛 打 到 曉、 頭 上 拳打 有 其 數 目 云、也。

師 人 尙 不 信、 倘 于 風 日 是、 他 有 信 者。面 帥 微 呬 之。 綦 大 成 師 父 如 此 行 此。 尙 人 信 清 風。

信 者 仙、 X 緣 此 不

飾 重 聞 叉 、殿 H 馬 É 堪 師 池 雪 在 登 殿 非 郡、 爲 下 青鷺 吝。信。清 時會 廣 衆 舞。積 閬苑宮 黄 百 1線人自 芽 不 中白鶴 是 貪言 師日 飛。墨 弟子等各各沐浴靜居 笑日、 師 還 海 如 上、何、 入 好 家皆嚴持 麽。 又日、 及 夢裏 戒 爝 育 戒、鑄 投 成 無影 酒 依 닌 Hi. 七日 會。劍。 乃 法 矣。祖 中 去 願隨 師 7 所 立。有

矣。新 皆 始。禮 來 拜。業c 歎 師 日、日、 善公等 清 淨 之等教、清 實 淨 七 不 वि 日、 尙 思 議。言 自是三 有 瘟。 馬 州風 Z 門 人、人 比 個 屋 個 受 終 教、身 清 漸 及净、 + 稻 方、嗜 聞 欲、 風 圖 信 童 嚮。酒、 大 凡

重 興、 自 師 而

行。自 心、豈 澄 葷 Ch 白、凡 箇 心在 H 問 心 抱 不 時衆院 就 念汝 道 遭 學道之 欲、道。月 受了 等 萬 粉、 師 死、 七 鯸 無 日、日、 此 + 有 人、 晝 祖 告 不 日 生前 間 切 夜 染、方 + 神 斷、須 幾 施 願 也珍重。 法 箇 主 決 炁 箇 天 時 4代 供 做 之 畔 辰。 和、登、神 仙。道、 **墜**冥中 便是道 中、門 如 斡 天 人 何 茍 中受 旋 道 對 或 湿 闡 包 也。得。虧 運 是 日 一朝 身 行、 赭 慈 依 功 失 中 音、罪、此皆 斡 行、造 六 旋 合 皆 陸 怎 化。造 箇 行、眼、 望 得了 += 子孫 復入 化、時 不 然 得 湿 辰。 有 得、成 到、輪 達。時 師 中常 頃 迴、我 日、 竸 道、 錯 聲 了。何 觀 刻 加 救 若 汝 濔 停 拔 畤 夜 勉 辈、 因 出 常 總 勵 得 息 期。十 焉。生 净、否。幾 循 門人 天。总 不 箇 我 起 各宜 時 今 畤 堕、 行 中、纖 對 辰。 叮 日、門 以 持 毫 尶 不 此 靓 塵 無 曾 不 停 日、 念、 爲 有 到、 典 息。蠹 念、非 則 汝 ----發 吾 、個 方 夜 堅 罪 但 是 畤 也。自 固 辰 售

火。憑 師 炁 我 宫、而 今 全 道 嬰 爲 姹。 須 汝 無 富 婴 舉 形 앭 其 名、所 屏 是 盘 大 萬 眞 綱。神 死 陰 緣 夫 表 眞 修 Z 祖門也。人 陽。 此 裏 清 眞 之 陰 要、 元炁 久 眞 不 降 久 陽 離 化、 刨 精 神 是 炁。 神 專、 鰰 明 胂 死。 杰 凝 自 是 生。自 種 氣 種 煉 性 命。 名 神 相、 合 年 性 道。 皆 命 不 乃是 漏 是 不 n 龍 下 著、虎。 修 結。 非 龍 真。 是 六 虎 其 是 年 神 餘 **然**二 不. 鉛 名 漏、 禾 - 相 字 中 鉛 粉 而 耘、 禾 结。已c是 難

超凡有相者終劫於褒 生 医鱼 到一至於大劫變化洪災四衝神滿太虛 無 年 新窮千變萬化坐在立亡三萬六千神靈踊耀遊行天下三界三不漏上丹結是名三州圓備九轉功成骨體凝化血脈成置5. ·木漏、上 鷄ぃ 神 典道 合處則永劫無壞療功及九 界同迎。 旗。 地有 外溢光》 時 人 九而難祖、昭。之 難 昇上 中、影 山 有 明。 清 時 X 萬 寂 矣。而 然 毒、 摧。 不動 莫 海 有 RE 消應亡。感 時 而

丹陽眞人語錄終

進退 足之 比 可 式。 也 如 將有立乎聖賢之城。 植个 手之恭也 如翼其 中也數 而 外也直。 不為 物

**患雖勞非仁者事當其可與萬金與之義非所宜毫髮拒之有以處己有以處人彼受爲義吾施爲仁義之不圖陷人爲利私於富貴夫孰得而貧賤之噫** 於寓貴夫孰得而貧賤之噫

## 澒

昇 以 耶。修 鑩 煎 飢 經 陵 而 道 站 楊 機芥之驅。 **感物遇** 郡之西 Ž **云、** 生 中腸。 既 惚、 不 士若 知人間。非金石 人 F 西山、生旨 歌娛罪根 徒 未 有 阳 基悉 悟。 知 物 不 浮 之身須示 改容儀 予 有 知 而 世 昏 或 天 傷。 生之 洪 有道 告 地 萌芽。 Ż 潤 悠悠、 既日珠、欲 崖 日、 萬 無 至此時 所 高 獡 物、壇 知、於 K神彩 益濁 貴三語 战曉則速具智 我想 **《玉液造化》** 命門壞墮元氣虛羸漸逼、 稿。 風霜之襲大患擬作微驅豈 油、而 若 敗 道之 不 壇 烟 亡 則萬象空搖寸級不 埃 有 知 側 生之所由。 日忽神 有梭属 根本、 滿 忽神繁 壶 眼。 中霓服 飛。則 欲翼 一魂之寧謐被五 子楊 修 茫 楊 君 又日吾 希 其 行 茫 成羽衣 一次 無羽衣 一次 夷之 及**絕**豈安實爲彈瞽之徒豈, 再 君、 竅、 然 知余有 拜具 問 天 質長 撓。 啓其 測 奥 道 天 问日某才器 瑣微行能 w 追之來矣欲求長生先於 含薬 道、 匍匐 地 درياء 涸 分一氣 춈 而 于 篇 重 恐清警戒探 逢 一波骨雖 之間。關、 謂 逃道 而 治自守 提 志 生之 去塵 水道 枯 而 詞。 宗 修 要。再慕肉。 根 機、 存 旨余日、 立。懷、晦。所鹽物,生 本非 具 慕 歸 極其喜 伏以 搜 阗 太 理。始銷樂、 Z 效 Ł 真 仙 步步就 **登其天** 本。衆 4. 血 小 朴。而 樂。俄 子 子 爲 人。 不 清 推 汲 能 滋 螳 聽 悼 味。曉 知 門。死、暑

火 醌 其 所 土 兩 體。以 之 精 有 無 侢 Ex 君 **澆** 之 液、華、 以 刻 道 漸 子 應 任 頂 氣、母 如 旣 自 땞 其 陰 肝 剋 滌 邱 上 皇 入於 昇 謟 當 其 陽 水 物 然 魂 u, 腎之 虚 須 龍 長、 金 प्र Z Ż 而 懋 神 拉 照 又 数。 쁊 煙 黑、 不 甲 氣 光 生、 胍 梁 座。 數 4 假 燭 水 卽 व 拯 拆,而 爲 之 思 仙 同隔。水 其 含 也。 木 神 又 眼 内 相 水 手。 而 重 以水救之, 外、 明。乙 來 以 依 不 予 ----握 爲 位 擎、 注 須 可 憑、點。 卽 此 節, 神 Ī, 放 摔 屬 以 今 告 氣遂發之是謂之 肝 侍 ح 其神 H 肝 其 浸 膀 之日 膈。 女 而凝之然又是 樞 是 之。 慮 胱 者、 次 出 若 焚 調納 浸之 機。東 緣 靑, 興氣、 之水是 木 4 非 香。 剋 方、光 木 而 既 人 Œ 胂 枚 也。相 其 75 刑 明 誠 妄 得 H 則 솟 生、 得 土 其 其 如 恐 洲、 事 神。 合 含 日、白、轉 盡、虚 其 **然與** 加 F 餘 得 水之盛、然 居 神之 明。日 金 相 义 。是、 即 也 士 證 其 也。制 假金 予當 神 出 肾 死 水 不 明、 者、 **次** 成 金 赤、物、來 内 其微 東 中有 神 矣 傳、 方、 舟 而 純 兼 Ž 仍 語 則 將 主 陽 火也。謂 剋其 肝 靈、於 亦 五 雖 氣、 子 觸 心 也。 其 行 安矣。謂 在 水 得 鬯 生 景 而 中。勢 其 東 木。不 人 ф 水 鬱 生 罪 猶 長 神 方 色 Ż 慮 足、神 純 氣 氣 然 所 殃、豫。 專 飛 而 明 即金 脚眞 替え 叉 爲 無 未 由。動 凝 眼丸 盼 動、屬 也。眼 以 母, 須 有 人之 足 悞 其 如 木、 成 物 神 五 精 浇 所 受 冰 跟、 故 色 天 與 木 物、引 爲一道 嗣。泮、 Ż 潍、 習。根 之 旣 漸 肝 天 盘、而 華生 而 懼 歓 本 捐 端 漸 日 蔽 成、 地 义 假 離 澡 然 者、陳 倪 工為二腎也二子 派 强而見迫若-派 感天地純陽 幹既 月 得 陽 合 其 不 假 土 男 H 資 母、 而 神 體、火 丽 來 精 H. 流。 管 轉 剋 乃 乃 五. 來 育、 女 契 荷 Ž, 其 铅 靴 動 剋 行 借 萬 血 約 重 其 也。黄 光 其 足 水。水 物 旣 升 之 矣。金。慮 成 者、水

今 神 神 水 心 雖 體 47 相 中 之在 備 雕、同 得 亦 流 須 眼 黑 X 內 者、 具而矣。造 湮、 行、 不 而 氣 胂 或 與 各造化。 終不解 空方 內、火則就 又 其 動 W. 釉 亦 赤 偶 化炭蓋 子 要 然神 使 强 得 谊 失 寸, 引 成 興 燥 矣。 氣 久 Ų 而 浦 バ 之 長 却 自 渣 須 輔 及 安 足 到 未 義。道 受 而 藏 安 售 其 棉 雉 収 弱、 諸 於 19 强 養却相成但是其母後更不知 其母後 道 穏。離 神 何 彼 處、 明 人 湿 若 而居。 其 य 害。異 之。 此 體 則 利 元 熟。但不緣 में 安 日、 母 返 中 其 不 魄 後、 ιĽ) 其 塗 則 穩、 矣。神 解 本 恐 爲 神 而 居 但相 耳。然 心 更 雖 依 凡 到 不 廢、外 復 者、屬 神 H 卽 不 都 根 得、 人 於 陽 之 霺 敀 大 則 臨 相 反 到 眼 取 於 本 人 也。彼 輔 都 難 之 危險 本 爲 弔 爾 從 爲 是 心。 一省堂有 今 故、 是 此 相 故 來 五. 不 來 亦 武 應、 以子 調 搖 勢 也。 不 凝 藏 河毛 相合 於 鬼 寄 能 之苗 多 所 不 結 動 心 强 而 位 以 爲 安 वा Z 其 飛 處 母 憑陵 爱 於 子 死 矣。附 處。也。心 動、心 靈 寒 精 耳 田 相 中 臺。即須 其 蓋人 靈 宜 因 如 别 中。修道 得 離 其 於 眼、 其 茲 於 神 道之 此三九二百七 本 爲 者、 人 諸藏者 一者蓋緣 假 則 次便肝、乃 是 一一一一一 是 順 其 序哉。未 依 陽 木 體、士、 神 也、 來 前 肺、不 不 恐 潤 Ħ 神 脾、得 綠 生 d's 不 个言 味 其 未 傷 व 不 · 存爾。 目 神 之 故 火、成 爲 大 有 沈 其 不 炳、 性、 盘> 是 揽 窟之而 火 十 400 器 寫 保 智 却 故、 焉、 化 爲 B, 意 爲 被炁盛 其 宅 用 則應陽 體、但此確 矣。 非 故 44 不 料。氣 諸 附。骨 不 其 神 焉。 小 浦 若 髓、脾 馬 體 銷 獨 健 竅毛 然 得 氣 冷、 尙 耗 去 但 使 人 之數極人。 能 而 毋 而 47 神 意 闕、 腎 之 其 使 去 變之類、 盤 居 而 雖 定 雖 堅 近 到 所 其 爲 其 盛 焉。其 離 則 同 以 者、 、然 横 强 內。其 若 用、 神 氣 若 事 人 之皆 則 無 氣 服 到 須

耳。何 邪 化 天 以 無 無 懋、耗 Z 自 Z 地 A. 陽 爲 云 物 项 盡、然 然,押 微 生 氣 土、住 開 啪 氣 道 而 爾。得 物 魂 於道 管 趙 不 微 從 爾。 也。 生 修 修 所 前 腎 员 心行 所 氣 得、 然 产 筰 耶。攝、 氣 ---生 說 精 蓋 蓋 東 歸 歘 庭 而 凡 亦 漸 亦 字起首 便散 水 兽、 然 生 泄。經 陽 浮 於 奥 者、 也。 竟 天。而 積 也。不 云、神 世 藏 初 剘 者 界 也。元 去 蓋 肾 也。不 津 鮑 獨 來 = 精 爾。 儲 相 是 能 至 必 神 氣 聊 靚 内 ---物 是 陰 於 空、類。而 記 亦 陽 玄 知 知 如 純 其智 從 謂 ·是 旣 主、却 冥 然 而 腡 法 成。井、 \_\_\_ 臀 陽 羊祜 若 散。字 之 道 去、干 成 J<sub>1</sub> 神如 育 精 氣 中 内 副 當 動 去 之道、不 EE 而 製。 英、則 時 搖 陰 織 是 臣。真 出、亦 注. 人 壯,而 環 精之英 元 其 竭。日 死、蓋 元 水 出、之 去、神 子 所 水 之、切 人 氣·則 腎 水 神 類、 部 亦 以 精 旣 叉 神 也。乾 則 脚、好 大 火 色、死郎 去、華、盛、 從臀 腎 爲 非 也。向 則 人 約 不 必知是 為 附 子、 五 魚 虚 干 安、 記 ----4 何 門 爲 故 體 中 陰 藏 終。陽 能 無 神 得 之 Ž 所旣 日 堅滑 無 所 於 前 m 酱 而 辨 成、都、 育 去修 認 體 西 主、天。强、而 以 知 生 是不 嬰。 所言 哉。之。施 國之 抉 之 陰 ----也。 五. 事 神 殊不 惟 氣 陰 浴 舉 味 泄、者 空耳。性 腎 騅 陽 亦 不 至 散 知 道 也。爲 亦 浦。世 泄 藫 减 也。 之一,神 肾 田 鑠、 耗 凡 人 童 者, 道。一 人 是 皆 所 不 則 神 子 男 是 水字、好 爲 耳。凡 不 Z 能 以 滅 氣 暴 大 生 爲 是 內 也。則 财、 जी। जी 與 用 生 成 好 横 其三 約 化 精 陰 道 道 也。神 也。而 在 儹 必 ı(j) 先 門。 4CV 之 也人 修 爲 則 精 然 知 不 死、 從陰 魂 女爲 相 人 身 不 是 道、帝 禮 Z 精 根 七 金玉 當。旣 本、 須 日 會。 王。記 不 氣 死 神、而 子 氣 魄、非 水 旣 或 知 云, 竭、 未 俱 宫。及 矣。也。云 贊 道 骨 神 氣 而 散 外 虛 貨 陰 是 內 亦 夫 所 EE

若 則 之 其 矣。吸、 腑、壞 端、者 册 人 之 使 修 人 體 萬 又 未 消 矣。 神 死。脈。 化穀 息 夫 此 其 物 能 有 被 下 旣 死 而 卽 人 有 其 數 矣。共 m 咞 得 以 牽 然 弱、 若 其 道 驅。 事 破 机。 氣, 人 治 喉、 遂 氣 之、三 能 者。 陰 普 爲 壯 神 津、哉。真 而 知 身 則 2 其 以 夫 已。神 背 算 人 無 屌 五. 經絕陽 魂 之 體 其 意 之 行 神。 終 背 Ŧī. 息 F 送 呼 所 攝、 巌 遞 則 亦 神 不 之 七 以 能 之 七 奥 ----主。 則 相 助 吸、踵。還 子 室 中、之 太 體、至 鸲 剋、 魄 成  $\equiv$ 合 子 暢 爾。 注 陰 時 氣 至 氣 不 母 家 何 之 感 海 云、返 病 F1, 得 運 無 時 色 於 焉。 但 根 從 而 中、神 陽、行、 主、 暴 氣 云、 火 終 夫 專 宰、根 元 由、相 則 澒 則 國 作 管 所 虚 不 爲 ,本 者 調 能 成、直 修 於 害 則 Fij 豧 邑 陽 神。 T 膀、 者。 但 灌 中 身 也。脈、尸 脈 傾 君 不 加 然 蹶 故 富 也。乃 其 來。腦。了 全 頹、良 絕。 叉云 I 無二 靈 其 自 F.1 叉 也。則 達 固 彩 歲 長 餓 濁 魄 根 衆 以 呼 Z 其 取 神 之、 其 物。 門 矣。吸 人 宜 加 陽 去、 生 之 之 矣。 担 主 者 後 吁、 耳。息 Z 死 脈 人 耳。類、尸、 知 ĪŪ **下 下 医** 眞 今之 神 見 自 夫 (ii) 事、 深 呼 亦 矣。 世 與 人 深。吸、 人 疑 外 mî 死 不 I 若 此 殆、陽 與 矣。疾 日, 耳。陰 不 歲 入 岩 其 脈 氣 阗 若 不 盘 暴 邪 無 鮗 倡 支蘭 義 含 同 偣 人 所 有 Z 已 鰰 上 脈 死 狡 私 字 Z 者、蠹 體 前 神 也。之 主。 争、 擨 能 登 评 矣。藏、 假 奥 御 會 蓋 m 昧 但 而 滥 擨 名、無 容 閉 Fi. 贼 體 吸 任 氣、 外 於 不 脈 則 身、 戡、者 彼 易 殊 呼 經 氣 偶 亂 所 行 剘 往 生。而 此 哉。矣。吸 齊。 姚 其 知 鼻 目 丽 往 鷽 险 阻 蹶 國 也。是 若 南 喉 則 不 不 之、 若 非 火 但 華 中、 含 萬 λ 達、 遊、而 神 支 亦 想、 息、 眞 主 宇 象、 信 氣 追 到 不 耶。 4 多 算 通 潮 有 其 經 其 日 到 人 斯 ΛĴŁ 龍 言 有 藏、 有 歸 虚 云、 剎 自 理 衆 危 廷 傷 至. 呼 藏

精 之。之軒 易。之 帝 朴、相、伏 ---中有 ,問 神。是 轅 宷 神、不 資、與 此 氣 木 矣、行 以 道 知 有 死 經 不 則 乃 服 所 神空 之 於 段 人 柳 主、神 也。韶 云 內 能 可 躭 廣 果、能 謂 不 者、人 光 幅 混 視 則 其 養 成 以 知 守 返 則 悲 Ž 他 化 庭。合。義 根 其 神。男 資 靈 子、也。枝 本 痛 生、夫 聖 明 固 天 接 柯 廣 陰 Z 道 縺 神 人 矣。蒂。 而 惜え 不 之。陽、 莖 綿 陽 術。矣。 惜 利 知 成 天 夫 破 復 刊 子 陰 則 爲 復 不 易 中 ħ. 外 日.於 枯。日、可 陽 藏。可 P 無 受 車 中 用 氣 戲、有 凡 亦 精 夫 無 以 温 不 獲 以 者、 Z 氣 含眞 船、能 信 氣 精、人 勞 上 世 精 照 復 Z 無 M 爾 昇、木 守 之。爲 勞 人 嫦 徹. 盆、始、於 之道、 能 人吁、物、何 人 神 於 形、陰 之 ·所 氣 本 升 豧 矣。萬 氣。臍 無 游 容 役 以 生之 是 H. 禦 搖 之。天 魂 易 役、藏。還 吁,下 有 可 物 卷 以 折 有. 其 地 爲 處。 爾 而 不 無 元: 氣 形 Z 精。輕 鼎 結 不 變。驅 移、 神 Z 和 返 \_\_\_ 如 與 嬰。息 氣、萬 駐 術、少 舉。 變易 其 死、而 挐 則 本、根。周 陽 敔 思 釜、而 黨 天 掘 氣 易 可 Ž 丹 化之 於 寡 鐵 地 不 也。來 以 人 同 復 不 在 欲、即 能 自 简,不 旣 長 形 胎 便 得 卦 大 死、久。人 中、用 口,可 固 知恍 用、 息、形、噩 得 人 不 盪 之。化 形像、莫 不 而 於 洞 無 Z, 先 傳 Ż 者,去 長 人 腐 民 長 希 明 24 因 Ż 生。升。遇 於 有 生。不無平 長 肢。於 而 陽 於 其間 夫 陰 衰 死、所 **川 股 氣。生、道** 内、立。生 牋 老、 道 眞 奥言 以 兆。至 不 經 調 Ti. 形 乏 翰 卽 E 亦遠 返 哉。人 云、理於 其 人 不 陰 之 也。最 是 夫 長 神 神 氣。來 Z 得 要、內 但 活 崩 生。 有 用、 不 也 平。月 中、氣、下、 金瑞 之。 龤 能 以 乃 修 則 莫 知 若 内 無 蚁 若 精 返 皆 毁 俱 寂 氣難、妙 能 視、合 遠 因 然 爲 蝶、 本 上 玉佩 险 者、其 平 胎 丹 注 元 而 根、之 陽 仙 土 不 不 去 神。息 和 成。之 \_--理。成 交 Z 動。以 能 可也 卼 道 心、之 義。 道、與 填 懋 敗 甚 無 成、守

### 養 生辨 疑訣

以 是 全 4 外求背其源 此 此 俱 太 (固其形而) 有形者 生使 本 C 召 事而 炁 歷觀世間好道之流不可勝數雖 呵 不 知虚 玄深骨骨默默胡可 無方與 者、 而 論 無益之用非攝 一級予日 音聞 M 之、瓷 夫輕薄之流皆謂繁 清淨無欲 無之中 之日 先 時消 得 而邪況雖躐盡百家學窮諸子徒廣處論之 須 不 相子 者 知草 知 看修仙練 者、 而 其 息萬物生死共氣 向 直 不知其本 木金石之性 木金石之性不究凹時順逆之儀久而服之反傷和氣遠不出中年之內疾害生之鴻漸也且神由形住形以神留神荷外遷形亦難保抑又服餌草木金石無不爲矣若不知處無恬淡妙用之理徒委志於寂默之閒妄作於形神之外 來所 造 致長生 說 非 行者、 · 次而得之且大道無親感之即應右云靈骨、 風 捕影、 實 μŢ 則末 亦 學 如斯之流未 **滋養處自** 鄙 而得之。余聞斯言不 吾自 不 無不 知恬淡以自守全不知恬淡之中有妙用矣雖知虚 之甚矣迷之尤矣。 uſ 竃 通修道 得 年至於 也 有聞其 『然之間』 一翻以 者先須正其 暮 學 幽、 不 者 久而服之反傷和 而 个个世人 之功終無攝 臀 死者 見 爲 皆不 學道之人已千數矣服氣絕粒之不肯以眞隱爲詭道不亦傷哉。 a['\ 於無攝養之效得者觀之共源正其源則流無不應不知所以然而然其所原 也身殁幽境 愍然 學 於 Ř 間之事 内、 無 神恍惚於外沈吟 壤之下徒以尸解爲 A.乃疏乎% 獨有成身 子施 遠不出中年之內 所真 肩 然夫服 Ż, 應。 奥不 若葉其 智在 實 迹 爲自 無 成。之 者、 政 以 氣 糧 間。 名。推 驅 爲 悟 載 本

Ż 矣。此 元、在 學。釜 此 斯得 通、 水。 爲 精 發 之必能 之竹通 精矣。 火以 沈 其 身有者、 名安 氣、 復 噩、 上完 物、 良 净 結 以 通其 身 彼元氣 東 則 矣。 焚 pJ 所 體表 下元我能 其 Z. 中 父母交 且元 西、 出 嗟 尚。 女 節、夫 莫不 乃 邪 Ż Ż 以扁一 氣 氣 也。自 更添 精、 彼 和 增 級。 茍 者百 道焚之或久合 合施 之氣 旣 不怪 凡 由 通, 呼 得 元 八氣之本能付 已修練 欲 新者、 通 吸 应 Ż, 非時 頭、節 行氣 其 平。至 則 絡 於 者 皆 週還 毛孔 口 元 您 形. ッ 有 向 氣元 度、寛 於 之 矣。 經 引 此 長 不 前、心 中吹之氣忽 皆 時、 無 使 則 膴 靈 而 食 Ä 自 但 爲 猛 窮、 受 百 氣 氣 有 役 鎚 蝂 類熱存 有 節 者真 之未有 考召之 絆 是 天 挺 果 作 \_\_\_\_ 艺。 宫。盡 泝 耳。 則、地 證。之 能 綠 暢、審 精 精 效, 不 内 曾 以意 之機 度。經 灵若 足爲 矣。此,何形, 然達於筒 宫 景經 流蓋 修 《何以明之精留於身即是 一般天地之間已有之 不 移之上元下元 便 我 耆 知 自 通、日、赤 久壽 是道 宫、 行 陽 耳 言 之是賢 即須行 廣 色、春、神 炁 腸 中自有二 成 久乃 矣。 中之法 猶 1111 暗 胃 上元 子 火 必 减、 無 也。自 得。 之中又 氣。積 Fi **记有之矣經日先天地 沿事研討至精窮其**這 胎 准, 元氣 化百 行氣之 充滿、 火 存 知。若 不 精 立 中急此 焚 心 修 内 致 則身生精禁 相 姓 炎 五 有 我 百 枯、 採 翌 撑而 矣。法、 毒。火、不 宫、節 新 稻 寬。 五毒、 亘乎一 但 何 死 Á 在 通 氣、 輓 形 質老者 出。以 平妙用 泯 及 之 旬日 滯 體 人身 明然 思 **5.** 疾 必 施 理 獲 味 身、 矣。非 慮 돘 尅。 夏油、 置 於 於 地 極 中亦 反丁、 之道、 之處。 松 任 爲 人 人 而 坐 在 精 特 秨 則 誠 筠 五. 生 獲 身。廬、 矣。 生人。 爲 氣、 丁者 穀 淮 元氣 守 卽 爲 鸞. 意 氣 身 迷 五. 如 元 鶴。 道 徴 味 中 魚 反 彼

## 思慮 既絕元氣遍身逼身之後兀然而定其収定之術具載下元篇中審而行之萬不失一矣。

### 下元歌

得此珠矣欲知超忽飛昇之道初在去機機去母存機住身死無機胸中純白自處得失之要此其求玄珠赤水則赤血也如玄珠在於氣中求此珠珠得必生故使泉岡則無思無慮冥然之後乃自死乃定定則外死不入内氣不出兀然與天地同和命無涯矣天地自傾我長目然矣黃帝於赤水於下州田之中有炁海使炁細細於海繞珠四合炁入足動中寄有其珍珠矣中元注下元之珠元則近矣動不動者玄珠矣谓存下元之中作一珠可彈丸許大炤炤然如動又不動動中寄者注意 則近矣動不動者玄珠矣谓存下元之中作一珠可彈丸許此篇調下元之訣契眞之娶甚不難人自服難飄飆猶閑暇矣契眞之道飄飆易動不動中如有審那知有無可超忽去住 血。此 矣能開暇# 玄機此 其 義。 其 身澄心絕想三元俱 通

## 仙籍旨決終

**咸步青城之燕公** 沖和子云余少 見 人 餘。 錄俄經四十三戰忽授三元之術如款修之傳畫作也重髮過腰姿容氷雪余再拜之怡怡如矣良久問題,步靑城之燕谷幽邃百里松蘿上蔽於天偶逐樵人和子云余少學道長乃尤為天下名山靡不轉覽臍 之後氣道沈實自不食矣其大要在一之者可三十一年傳傳非其人災罰 爲 注 解、無 無後迷高尙之徒幸 之徒幸**必**斯訣矣。 天其大要在平泯世 व · 見行此道者五辛時於修之傳畫作夜一紀如矣良久問從何而 機 機絕則炁不 |辛陳臭並宜損之損之在漸 召 而 余因逃滅素願處 至不謀而成躬自行之一 人云姓李氏不 殊觀。 機履之傍 不 遠千里。 知 神 何

凚 威 度 抱 量如 儀 如 如 鳳文鱗 海潘 海 月 春育。 光 風。 別。 應接 節 言 綸 概 加 如 如行 泰 敲 金戞 雲流 Щ 喬 、石。水。 持 身 存 如 如青天 冰清 王 白 Ho

## 科 序 凡

八之所貴 者生也生之 所貴 者道 也人之有道如 水。 魚、 潤 希 升 水。 喪之俗、 無

司

赬

夫 生之道自云智巧如夢如迷生來死去道德之名輕道德之行喜色味爲得志道也人之有道如魚之有水溫轍之魚 修短

國 之效伍 信 者道之 子 ·從詠斯 足根敬者領 乃形器署而心緒迷理事萌而情思忽況至道超於色味眞性隔於德之齋根深則道可長來固則德可茂然則豐爛連城之彩卞和致 व 別。 欲、言 而能 開

7可修道故: 雜機心, 勤。安。 恬簡 或顯 可廢者不得已而行 德 H 心以干時利息。 子云不 彼自 就。 不 **将不迎** 和。時 薄。 已。跡或潮 旣 之、爲無 有 非 唱、順 無交俗之 遺 遠 問俗。 遂 我 道、 慶明、彌 生 不 深 和 妨

心

心者一身之主百 神之師靜則生 憲動則 成骨飲 迷幻 境 之中惟言塞是甘宴有 L 之內誰 悟虚

無。道 理、復無中、蒙 正 心本。疑真唯 蔽 斷 D 义 命。變 名 受。雖 者、學 之 10 之善知流、恶.若 復滅。日 中、識 漸 乃 知。反 心。若 騁 凡 成 命 出 歸 深。合 安 任 心 畤 疾,只 雕 道。不 思 特 4 根。流 心 疑、 無指 常。生 之、之 起 但 守 浪 故 捨 量、宜 貝 經云至 俊、令 皆 il's 知常 死、根 彼 由 戒 日 外、即 平, 所 心將滿。虧 此。歸、滅、不 實 名日 不 久。 事 不著日由的,明。於 得今肆意 雕、遂 能 託 名 興 道 之 安 萬 不 17/2 道 代 此。日 Z 息 浮 是 叉 若 得 心。滿 地。 所 一辆定等 Z 游、非、得 執 是 隔。中。此 疑 亂 A 45 則 道 故 寂 平。卜 安 40 動、住 法 無 所以 鄰 而 無 定日 空遠 能 所 而 虚、所 居。邪 淨 有。學 居、 則 是 道 心、久、除 神 道 猶 所 定有所非 定有所非 是 定 证 是 证 基 。 病 貴 用 之 有 想、 糕 457 自 所、無角 垢、無 初,改 道 來 聞 IE 開 方。要 操。 止。見、覺 根。不 著。復。故 若 用此 謂 釋 心體 書 若 須 嚣 事 則 故 如 空行之有等。 交 安 經 不 除 任 無 神 爲 所。經而 本、亦 坐。而 云、聞 若 心 云、又 然。收 所 定、凡 名 友、 見、聞 人 毁譽 事、起、心住有 夫 續、日 源 心倘 能 則 其 常、言 氣 物 自 雕能 莫 有 虚 是 芸芸各 境。致 調所、 道。心 自 得 之名、 非 多 心無 心 得無收和,則 息。 體。住 和,則 無 美 益。 無 爲、思、善 常。復 以 無 況 多 道 恩等 不 思 見。者、則 龕 令 歸 知 流 所 身 非 於言 有。離 其 浪,為 如 則 欲 爂 則 輕 人 入 凡 本。不 生 事、以 有 爽。心 根。無 興 於 於 勞氣 著 道、心。皆 時 甚 人 以 歸 所 道 但 死 知 美、元 爲 事, 此 根 不 冥 害 道 卽 心 於 明。合、心 物。境、 發。 日 自 撥 恬、 或 來 爲 行 静。常 安 自 不 神 驗、既 受 去、 法 4 爲 有 不 靜 被 甚 別。則 則 在 子 之。外、莫 邪 合 道 要 非。若 日 永

其造 總 神 何 以 於控 則。物 毲 爲 次 之 哉。聖、 Ž 道 徒 而 稱、制、者、 見 積 故 75 貝 大 在 習而 錦 道 有 經 物 妙。 物 云、 Ż 動 雖 丽 **支**德 成。 之。静 輝 則 15 焕、謂 4 惠 不 深矣 徒 心。染。子 未 道 之宏 學 曉 滯 虚 在 谊 語 物 於 動 始 住 辯、 矣、其 抽 而 而 诗是成一种不亂 奥 聖 於 不 莊 德、 染、 素 生 物 絲。處 而 亂。以 反 矣、 総 爲 事 取 不 無 《然後乃 捨 聞 而 事 不 知 聖 嶋 不 兩 而 堪。 之 病。不 鶴 亂、 膚 所 z 眞 爲。 受 至 不 神天、 之 以 覺 爲 大 無 其 流、 順。德。 大 辟 矣實 詎 離 可 所 而 調見 識 執、不 能 先資 爲 仍 寂。科 妙 自 M 今簡。 2矣然則吾? 於 獨 而 至 避 學 求 贄 食。則 時 事 夜。蔽 而 子之 日之 要、 見 庶 取 何 彈 靜。不 鑒、 榦、 其 留 而 濉 有 謬 動 求 起 ورياء 於 所 耶。而 鴙 茈 之 述 灾 毫 未 末。明。日、定 何

簡事

識 洪 夫 力。波。人 其 之生也、 外水諸 去 務 取、過 有 物學深。 非 分 餘 要 則 物、必 者、 內營 非 敝 亦 蔬 皆 於 食 明 須 徇 重、 於 諸 事 捨 敝 之、 皆 形 之。衣、 自 應 神。已。物。 絕身之。且 足 財 致 知 事 延 t 生 物 有 一之有 敗。猶 性 不 稱 害 萬。 氣、 安、 命。靜 人 豈 食 何 分,不 而 積 **情及道是以 预及道是以** 獨 待 思 則 委 酒 Ž, 傷 於 何 人。食 人。 迷 羅 雖 输、 之 少 無。集 献 林 甚。羅 修 稻 然 故 綺.道 累、後 之人要 莊 身有 事之 爲 而 枝、鳥 況 生 子 云、名 有 截。 多 、見遺 平。是 位、 須 常、 逄 生之 財有 斷 故 不 仐 任 於 以 簡 於 設 非 情 隨 金 事 生 物、常 華。 俟 者、 玉, 無 飲 此 Ż 要 知 不 Z 務 並 其 事。河 珠、用 生之 滿 事 彈 者、 情 閑 要、非 腹、 干 並 欲 之 常 熠 較 須 仞 所 則 餘 無 不 Ż 去 量 好、輕 雀、之。以 傷 恡 重、於 爲。非

者、至 貴。猶 度 能 之。
況 知 仙。貴 膜、棄 應 道 須德、 忽 但 取。性 不一命、 以 面 從 害 非 不以 自 促 位 伐 事 易 道。者 則 莊 夫 子云、名 身 以 勞智 行 位 骨、名 比 失 失己於道 修 道 非德、 事 闕。士 則 若也。名成 昇 假 事 經 安 而 閑、云、賤、 抱 道 在 物 元 德 無 守 頂 一、而

實夫者、心禍務夫 若 力求 閑、福 人 全 觀 自 當 知 而 不 之生。者、本。自智 屬證 之。不 須虚 方能 神 足 專 色 眞 同營。衣食 。 育智 始士 前 想 觀 成 襟 觀 雖 子 雖 外 之之 之未 者、而 空、 興 欲 見 則 图 末、先 出 色 簡、物 若 行 鑒、 守、去 病 離 同 心 船島 內 無能 實 虑 有 得 經 末不 坐 妄妄 末、遺人 幻 未 難 而 成榮 而當 累。之 除 故 我 不 · 理不遠此 一 官。名書 而言 欲 常 心者、同 求 如 T在食雖有當在 TE無欲以觀其 TE無欲以觀其 TE無欲以觀其 拙 空 積,衣 A 無不身、要 依 戒 不 想、 累 簡 法 貪 其 誰 本。故觀謂 故有 者、擇、以 爲 觀 來 觸 之。無 之 캢 訓 色 憂。求 不 之 主。若 禍 自 然於 色病 誑皆 不 福、 積事、海 末、觀。詳 丢、 煩 耳。爲、故 乎。 躁。修道 然動則靜 故莫 若 叉 色 重 者 訖 非躁 者、無 生 之 Z 失。得 ----理 見 全 當 身、競 自 餐 吉 是 觀跡 失 事 之 築 每 之 必資 爲 想 不 ----凶。 耳。色、同心。留。事 情。寢、得 居機 想 都 人、則 何 而 是 衣 煩躁 悉 由心 有 因 食。故 事未 損前、 是 想 常 事收 者、有 渡 耳。異 無 心 益 因 Z 之 想 俗。事、先 心病 簡 何 不 欲 事、源。造 有 若 此 417 可 常 廢 已 色 不 實 廢、日 適。 **→** 言 安 耶。生、 行 船。動、物 深 損 之 泰。衣 有 有 一新 又 終 何 思 興 食 名 爲。行、衞 不 無 虚 體 要、物 安 堪 定、 [4 祆 事。可同幻、心。棄 靜成 功

善 乃 之。知 乃貴 障 揮 命。讎 之 俱 不 我 逍 4 察、劍 能 他 丌 如 賊 樂天 今 則 自 改 天 故。 何 斧。人 當 身 前、其 命 若 身、逢 揮 爲 J'n 道。 貧 死、於 生 操、知 也。賤、苦 思、繁 患 賊、劍 掌 肵 狐 悉之自命. 也。寇 陰 命、業 非 貧 不 以 不 趣 魅。 無 惱 皆 由由 者、遺 立 陽 不 者 彌 肵 狐 覺 我 父 代 取 託。功 累 潰。不 則 七 何。深。魅 當、銷 勳、消 貧 造、母、審 H 功 能 故 爲 爲 恐 毁。 除、勳 迴 Z 邪 棄 人 觀 不 邪 命 何 人、 वा 云、 甲 其 及 之、故 若 食,念 則 由 令 念 \_\_\_ 故。故、 及 背 立、業。苦。天 鬼 誰 引 見 便 戰 人 他 至 膀 築 賦,神、與 収 叉 軍 曲 故 死 厭 以 也。滁 此 莊 我 他 人 於 觀 業 目 堕 患。 無 受逃 言 救 子 貧。思、爲 湛 終 命 死。色 身 地 惡、百 然 身。之、云、之 以 若 獄、雖 無 天 常、今 業 地 爲 心年 定 有、暇、 有 故 永 致 之 己 生 是 樂 有 稻 何 平 無 失 死、 知 入 何 等、病。嫌 患。罪。則 影 色、美、人 貧 能 眞 而 不 響之 去 恶 桀 叉 飜 道、入 病 覆 何 命 不 有 水 樂 獄 非 戰 見 者、免 惱 可 力 故 腷 思 觀 就 假 於 也。害 含、 逐 將 無 爲 猶 夭 魚 路 道。 私。思 心、苦、凡 我 爲 物 如 傷。見 長 形 貧 爲 典。磐 者 有 者、也。自 我 故深乖。厭 見 亦 何 若 n 苦 旣 無 則 業 我。今 人 知 入。故 有 患 怒 寇 鳥 頂 事 進 貧 何 故。不 何 自 色 經 故、 苦、嫌。殺 宰。焉。來 怨 退 者、兒 貧 云、永 販 可 逃、 高 若 蕁 見 非 迫、也。焉。病 非 己 仐 離 又 爲 病 我 察、天 身、身 飛。世 邪 我 叉 來 外 兽 者、心 入、不 無 地 求 有 如 引 心 仙 發 翟。 也。者 覓、當 勇 不 回 所 項 之 人 4 祆 不 IE 切 心。士 可怨。從 父 亦 以 爲 作 無 觀 承 豔 此 來、母 要、爲 此 逢 舍 須 取 夫 則 唯 怒 生子、夫 受 病 觀 勇 贼、止。有 乃 恶。他 瀢 穢 妻、 人、 者。由 而 士 無 經 智 知 刃、爲 濁。死 云、者、 我 欲 何 以 性 賢 後 也。所 人 生 有 畏 天 因 業令 故。自 命 士 我 用 憂 不 懼。地 而也、富 同 害 喩

葉。壊、念 您與舊所癡愛自生厭薄若以合境之心觀境終身不覺有惡如將離境之心觀境方能了見是非ら觀舊所癡愛自生厭薄若以合境之心觀境終身不覺有惡如將離境之心觀境方能了見是非ら生,可得乎凡有愛惡皆是妄生積妄不除何以見道是故心捨諸欲住無所有除情正信然後為生死理實二為後身成業若貪愛萬境一愛一病一肢有疾猶令舉體不安而況一心萬疾身欲業以此託生受氣之際不感淸秀多達濁辱蓋下愚貪鄙實此之由是故當生不悅順死無惡者一 堪 · 自須捨離別處求安 · 自須捨離別處求安 · 居 安。病身俱 身死 泯。若 神 后导蓋下愚貪鄙氣 所逝亦復如是若 問題死者應念我自 懸生惡 身是神之舍身今老病、 死 拒進 變化則 神織 氣力 錯 衰 亂 微。 自 如 失 屋

復歸純靜本眞神識稍稍自明非謂今時別生他慧慧既生已寶而懷之勿惡字虛靜至極則道居而慧生慧出本性非適今有故曰天光但以貪愛濁至無心於定而無所不定故曰泰定莊子云字泰定者發乎天光宇則心也一夫定者盡俗之極地致道之初基習靜之成功持安之畢事形如槁木心若至秦定 Z 難慧而 富能 不 奢爲 用 難。稍自稍 無俗過故得長守富貴定難自古忘形者衆忘名者 來忘名者寡慧而不用是忘名者也 今時別生他慧慧旣生已寶而懷之 不性非適今有故曰天光但以貪愛 在高不動器 而不思 -用是忘名者: 而 不 甪 德而 也。之、愛 不 勿謂多 · 特為 天下 天光則慧也。天光則慧也。 無道 希 灰。 及 知 Ź, 以 過 傷於定。 故 是 心爲道 得 故 澡 爲 深 鸖 泊之 難。非 柔 生 挺、

之 寂、日 뷫 殞 恬 歸。處 論 霜。虚 損、鹿 疾 所 得 動 故 馬 縱 妙、雷 此 相 得 道 微 而 子云、 入。之照。以 恶 破 定、 蓋 此 不 赞、 心 也。 其 則 Ш 傲、 常 口 因 而 人 不 難 思 而 爲 九 和 良 寂。 知 知 脡 由 道 得 學。 平。幽 爲 也。不 而 理 同 喩 太 天 匪 驚。得 知 方 出 慈 易、 上老君、 遙。心 白 小。寂 之 者 則 勿 成。其 積 之爲 張 刃 或 性。故 者寂以待 利、言 爲前 弓 善則 因 恬 班 義 未 難。 子云、 影 智 運常善以 觀 知 無 知 日。戸、由、法 =而 得 卽 利 則 而 时物乎此行此言**得** 古之 清 體 定 不 曲 無 而 懼,見 言、 則 非 戀 何 新 救 修道 益。 遠。有、視 道 挫 所以 害、 也。 隨用 銳 人、忽 懼 名 和 者 解 、昇靈 來忽 利 者、 之 涮 理 觀 一級修之有塗習以成の一般のである。 非 則道 以 天。 如 而 活養智の 傎 往、無。過 明 息 知 非 不 隊。心。德 而言 動 歪 泰定智 馳 理。 寂 或 知 也。 之、
所 生 智生 有 不 而 因 損捨 能 速、死若 智不 名。 而 雖 以 以 成 乘 召 出 要 時 滑 滌 慇 用、 無 性。之 癰。除。 可 人。 而 衆、物 矣 以 以 古之人 因 安其 畤 至。故 情。 黜 積 彌 知 妙 否 著 矣。聰 果、 知 習 爲 典 不 廣 近 飘 恬。 也、 用 13 45 龜莫 體、 萬 謂 志 道。 徇 元 熱。養 天 嗒焉 有 石 不 同 而 本 事。而 之 之 区 期 久之、 能 飲 分、 觸 歸 不 坐 自 於 乃 人、 智 類 測。羽、 逐 凝 忘。然。其 自 鹿、 怨 定。 丽 誊 戚 漸 長。能 爲 則 胂 成 恬。 獲 不 自 動 之 調 朱 也。若 道 智 兒 知 自 德。奥 而

得道

道。夫 道 者神 得 之 異 於 之 古。物。 妙 靈 法 而 傳 有 之 性。 於 虚 而 循 無 名完 象。 隨 理 迎 莫测 全 然 有 影 實。 魯 莫 上 士 求。 純 不 信、 知 克已 所 以 勤 不 行。然 空 而 然之。 ď 谷 神、通 唯 生 道 無 來 H 集。謂 道

常 理 智 Z att. 故難已、長 質、死。有 根 與 身。不 道 備。身 隱 至 耳。喻 識 經 洞 而 久。猶 經 智 彫。云、 不 至 爲 達、同、無 則 免 虚 室。之 云 夏 則 知。服 人 同 虚 形 染 懷 洞 屍 從 於 曲 謝。心 妙。同 易 與 無 無 忘。於 道、 道 道 之 況 外 解、 時 邊、 於 何 則。道、 道 其 因 此。而 同 形 形 者、此 神。神。 之 力 內、德 道 慧 雞 體 至 不 身 超 顯 形 有 智流 開 論 是 異 有 得 亦 謂 隨 存。而 則 宗、玄 道 得也。是 軌 際。之 深 心 無 也。心 神 勤 體。總 教、與 永 用、淺。深 同 通、 道 空 益 爲 然 固。 叉云 故 用 深 於 與 蹄。信 資黨 該 多 唯 利 同、後 則 色 大 遠 形。神 則 通 大 古 人 乎。所 一。深 則 以 兼 道 之 含 體 蘊 廣。無 爲 H 被 以 故 久變質 形 循 盛 所 光 勞。於 虁 赋、 虚 法 用 蹈 形。寶 蔬 文 而 矣。合 以 藏 初 小 水 神 究 而 造 貴 暉、得 默 以 淺 不 經 合 火 言盛 以 云、而 滌 理、通 化 此 小 則 同 無 -, 期 身 謂 神。道 慧。唯 違。累、賞 耳 以 無 試言 則 者、 爲 者、全 悅 及 胂 害、之 形 煉 者 骸 道 韶 備。而 其 共 功。神 何 對 神 心。 之 得 之。耳、證 入 不 凝 多 阗 日 人。 夫 辯。 妙、 之 無 得 微、 日 神 被 則 應 月 輔 望 爲 其 與 故 絕 上 求 寶 神 形 而 無 性 極。方、道 非 影。清 而 以 氣、氣 者、真 無 虚 隱 不 叉 冥 學 散 身。影。融、 信 得、 則 孔 方 感、聞。云 道 便 惟 一。有 洩。神 存 散 之 뿀 道 人 西 亡 眼 罪 無 無 精 神 無 所能 在 則 以 也。昇 巧、修 德。一 心。靈 變 不 在 道 出 身 免 潤 及 經 已、滅。 故 神 俱 身。心 生者 感。眼、身、西 爲 云、出 形 耶。與 鄰。會 道 道 假 萬 者、 形 入 奥 典 昇 山 其 無 道 有 但 神 無 之 經云、 合、 致 法。 餘 源。神 无 謂 부 間。同、 得 而 同 合 刑 混 不 4[8 Ż 草 終。慧 久。舆 萬 同、身 以 知、體 不 故 得 覺 道 故 見。且 天 木 爲無 法 鏼 道。故 資、質、六 身 爲 因 同 而 能

## 宋蘇軾纂

審。紹聖初、安置惠州、徒昌化。建中靖國元年、卒於常州。累贈太師、諡文忠。有東坡前 字子瞻、眉山人。宋嘉祐二年乙科、復對制策、入三等。累除中書舍人、 集、和陶 翰林學士、禮部

集、應詔集。

黃帝立爲天子十九年令行天下聞廣成子在於空同之上故往

佐五穀以養民人,吾叉欲官陰陽以遂羣生爲之奈何。惟見爲之、佐五穀以養民人,吾叉欲官陰陽以遂羣生爲之奈何。趙固有是也。 見之。日我聞吾子達於至道敢問至道之精吾欲取天地之精以

不成。 則殆 是主不死,豈非勿之實。而所謂養民人、菱墓生者、豈非道之余乎。 自而治天下雲者、物之殘也。言其情在於欲已長生、而外託於養民人、遂羣生也。夫 自而治天下雲物自定、豈固先之耶。今乃捨己而問物、惡其不情也。故曰而所欲問者、物之質也。而所欲官 者不問。問道者未得也。得道者無物無我。未得者固將先我而後物。夫荷得道、則我有餘而 生不死、豈非物之實。而所謂養民人、遂羣生者、豈非道之餘乎。 廣成子日而所欲問者物之質也而所欲官者物之殘也。得

道。真人之興佞人、猶穀之興稗也。所種者穀、雖瘠土惰農、不生稗也。 所種者 氣不待族而兩草木不待黃而落日月之光益以荒矣。天作時雨、山氣 **捐天下築特室席白茅閒居三月復往邀之廣成子南首而臥黃** 為病者、以其不得已而後落、非落之也。今雲不待族而雨。草木不待黃而落。雖天地之精、不 雨施、而山川不以爲勢者、以其不得已而後雨、非雨之也。春夏發生、秋冬黃落、而草木不以 帝順下風膝行而進再拜稽首而問曰聞吾子達於至道敢問治

善哉問乎來吾語汝至道。廣成子至此始以道語黃帝平。曰否。人如黃帝、而不足 見、則蹙然爲之變。其受道豈始於此乎。至道之精窈窈冥冥冥至道之極昏昏其語至道已悉矣。是以閒居三月而復往至道之精窈窈冥冥冥至道之極昏昏 身奈何而可以長久。 **武武,默默者、其狀如枯木死灰、無可生可然之道也。日、道止此乎。日、此窈冥昏默之默人。窈窈冥冥者、其狀如登高望遠、察千里之毫末。如臨深俯幽、玩萬仞之藏寶也。昏昏** 無所復施、故其問如此。棄世獨居、則先物後已之心、 無可生可然之道也。日、道止此乎。日、此窈冥昏默之 廣成子蹶然而起日

Ξ

者、所以全眞也。一也。骨昏默默 默之狀、以入於精 而致道之方也。如指以爲道、則夫窈冥昏默者、可得謂之道乎。人能棄世獨居、體窈冥昏 無視無聽抱神以靜形將自正必靜必清無勞汝形 極之淵、未有不得道者也。學道者、思其散且僞也。故窈窈冥冥者、所以致

無搖汝精乃可以長生目無所見耳無所聞心無所知汝神將守

形形乃長生慎汝內閉汝外多知爲敗一、以故人者。無視無聽、饱神以形形乃長生慎汝內閉汝外多知爲敗。自此以上、皆真實語。廣成子提耳畫

陽之原也爲汝入於窈冥之門矣至彼至陰之原也。舜冥昏默、長生之本 堅氣而凝物者也。蓋必有方矣。然皆必致其極。不極、不化也。既立、則必有堅凝之者。二者如日月水火之用、所以脩鍊變化、 既立、則必有堅凝之者。 天地有官陰陽有

廣成子以窈冥昏默、立長生之本。以無思無爲無慾、去長生之害。人以至陰至 慎守汝身物將自壯。 之、吾事足於此矣。天地有官、 自爲我治之。陰陽有嚴、 有 言長生可必也。物豈 穉而不壯者哉。 我守其一 自爲我蓄之。爲之在我、 以處其和故 成之

志吾道者上爲皇而下爲王。 加一人皆以為極物之固然、非我獨能。我能守一而處和、故不見其分成與毀耳。 大矣。廣成子日來余語汝彼其物無窮而人皆以爲終彼其物無 一百歲矣。吾形未嘗衰黃帝再拜稽首 王者其粗也。皇者其精也。 失吾道者上見光而 廣成子之謂 F

爲土。不知明、明者不知幽。今夫百昌皆生於土而反於土故余將去為土。生者明、死者幽。幽者。今夫百昌皆生於土而反於土故余將去 女人無窮之門以游無極之野。蓋將有示化去世、形 吾與日月參光吾

與天地爲常當我縉乎遠我昏乎人其盡死而我獨存乎。 不可言、不可取、不可去者、是真我也。近是則智。遠是則愚。得是、則得道矣。故人其盡道者、能盡死其人、而獨存其我者、寡矣。可見可言、可取可去者、皆人也。非我也。不可見、 以見老子。老子訶之、則矍然自失、人我皆喪。夫挾人以往、固非也。人我皆喪、亦非也。故學 死、而我獨存者、此之謂也。古今語異、吾不知稱之所謂也。以文意求之、其獨日明也數。 挾三人 南榮糕、

按山經、廣成子治太易屯蒙二卦、運行

日月。蓋古之眞人、黃帝師也。范欽跋

## 就正錄原序

袁子武若大名豪傑士也於今春三月間來游棠邑寓準提辭舍。

余友<u>李子叔靜識之交漸篤</u>一日謂余日有袁子者北方佳士曷

往晤之。余因叩其為人叔靜日其人謙而和爽而毅且時時以不

以生平管見就正謬蒙許可每日夕即造與談袁子曰大丈夫居 昧自心爲志余曜然日是學問中人也於是即偕叔靜往晤之且

世 番須有是大學問情某目下瑣瑣不及盡請益奈何余因反

# 覆請證袁子益喜日俟某歸得稍寧息即事此言十餘日來余以

午節返山中而袁子亦以覊旅事不暇逐致睽隔方切懷思忽袁

而性命之計未盡發明恐辜千里同心之義也敢畧舉平日所見。 子告別於次日返里余低個久之愧無以贈且恨心期未盡表曝。

草述之以就正有道云。

時

康熙戊午五月二十日六峰陸世忱書

言、者。 弗 子 天 也。毫 道 **炉墜奈同** 一篇。後從 · 髪 因 益 必敝 左 歷 則 壤 德 與 萬 就 臣,曠一觀 鴦 奈同志諸 相 先 所有閱歷古今横塞字b 殿之物形盡而氣滅所謂 IE 夜 規 生 見欣然。 喜聞其說。 津 錄。見 **厥** 蘊。 游 勸。 同 津 H 並 予 受 不 與 友。與 衆。 與林奮千書二册遂授之梓因援筆而序然思有以廣其傳而諸書卷帙繁多急切為質疑八編諸書闡發聖賢與義眞濂洛友多散在四方閱幾年先生竟棄吾黨而與同志諸友花晨月夕風雨晦明數十年 初 知 **您。林** 先 不 於 原 先生 生 能 謙 罪二 滅。所 掀 解 居 揭 肾 先 簡 **于宙以先生之道德至** 四謂眞我惟恃 一靈變 書 白。 人 庇 生 夫 所 裏日夕指點修己治人 講 子。 能盡然 我。能 論

。

能

。 生本 始 以 文藝往 原。 先 如是 食。 靈。 生常 後 文章經 靈 而已濂 稍 來。 即 謂 覺 未 太 人 悟。識 濟。虚。 一年無間。 一年無間。 一年無間。 生 序 洛 切 私 溪 先 一之先生生 宇宙。 以其 關 令 生 其 虚 閩 眞 人 得 無 以後所罕見者余友黃所著有聖學原委便幼 方私 用 不 蒋 說 面 行剞 形。外 志 孔顔 寂 證 目。 居 感之妙。 即 形 平 之先 幸 先 要職 劂。 氣 不 傳 物 學問 樂 **八靈三字但形** 問極博。與人 東子
上欽重 以 處 京委便幼、艺学得以 必 爲 久 即 棄 能 大無 形。 此 錄。 有 便 不

已非於人有加也此先生立言大旨即千百萬言亦不過發明此旨善讀此二書者之背恃有此此處能惺惺者則爲完人不能者直非人矣古今聖賢豪傑直完得一人工其大年者夥矣然生則赫赫一時尸骨未寒而姓名泯滅千百年後誰復知有某高為大年者夥矣然生則赫赫一時尸骨未寒而姓名泯滅千百年後誰復知有某高は黨表率豈足以盡先生哉然其不朽者不在遇合窮通年算修迫也世之高位厚祿之建立列清班必能有所闡明、奈命與時違。終老靑衿且年僅五十有二徒以言論爲天建立列清班必能有所闡明、奈命與時違。終老靑衿。且年僅五十有二徒以言論爲天 可 稱龍山先生。大凡矣先生諱世忱字葵心號約卷六合邑庠居邑西之龍山從游之以得先生之大凡矣先生諱世忱字葵心號約卷六合邑庠居邑西之龍山從游之以得先生之大凡矣先生諱世忱字葵心號約卷六合邑庠居邑西之龍山從游之 過發明此旨善讚此二書者亦富無事事 無高祿

時

因

康 熙丁丑十一月十二日同學教弟裝變拜序

# 古棠約菴陸世忧著

事物 即 心 目 無 虛 用 慰 問 敬 湖 事。在 反 人獲揣度看他?一好事善行便? 仲 到 之 此 不 底 處 本 道 八月當羣起云 尋 不 無 慈洲 成眞 日 他。 頭 要 因 腦 求 人 從、以 慈 不 便 種 其、 言 何、為歲、盡 造 1 明。不 而 子。得。放、 湖 大悟。 長存 攻之。 故盂 人 若 心。 斷 卻 世務。 起。境。都 不 扇 而、 不 此吾心。人 訟。從 能. 倒 子 可 從何處出便知本心所在昔象山外知好事善行固是聖功然其所即事作心其下焉者無論即上焉此心譬之出子穿錢一絡索俱在 見爲 只歸 矣。 因 存 向 作心。其 謂 爲學焉肯 心 心 此 學不 工夫正 之日。 Ŀ 到 心内日存心日求放心存即,工夫徒在事物」。 心 做 句。 識 是 適 類 盂 本 見 心終非善學所謂行 是。世所務 斷 氏 扇 指 訟是 謂 出 索俱在 歸 千 日上焉者。亦拘於格克 系俱在手中。故曰一以 所到心上者。乃是以 者 噩 遗卻世務便是是心心存即所以不能 知其為 尋渺。決。 اأا 所 先 /生與楊 氣 吾 不是。 魄 A E 用 者 功 習 慈 支 心爲主。 異 放 撑。 湖 知 學。也。 才 職 上 察。其為 在 論 之 歸 往 遠 本 非。心,自 做 也。事

者為心自有所: 若教他除去此! 不知心在 來。名方 故吾光 人 今 追步。天下节 何 處。爲 等別認 學先 別認 要體 心者 他一個真心來他便莫知所措表天下有一名必有一個真心來他便莫知所措表天下有一名必有一個真心來他便莫知所措表天下有一名必有一個真心來他便莫知所措表天下有一名必有一句故養出端倪方見人世間有如比皆一切紛擾一切緣感一次於予!! 懂 田 認 此 心。 認 得 心。明 後 可 以 擾。人 不 自 有 心 荡。識。實。切 向何 意 其 心旣

用不着。 這

成等第下手會須悟出原故養出端倪方見人世間有如此大事。 成等第下手會須悟出原故養出端倪方見人世間有如此大事。 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心纔求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心緣求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心緣求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心緣求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心緣求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心緣求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 成先儒講求放心三字謂求的卽是心緣求卽是放心已收可謂透切了當亦可作 古入手要訣勿得處先儒講求放心 亦可作 1 靈、 鰻、 在 何

(勿得誤)

而此一眼認定再莫放他便是真心所在求即求此存即存此養即養此學問即學問所之時觀定此處須要看前一念過去後一念未來這個過去未來之間是名無念卻好數果若有志求心豈眞無可見心哉 何時能已只要見個真心真心見時羣妄自息譬如眞主人在堂豪奴悍婢豈敢妄肆何時能已只要見個真心真心見時羣妄自息譬如眞主人在堂豪奴悍婢豈敢妄肆此。 内飲將目 內 視 中 間 必是 紛 紅起 伏。 意 **活念 德** 不停此 卻 何 除然亦不 enephik is

過後念未 生。 聞。 有以不親不聞為本體戒慎恐懼為工夫者錯認蓋靜坐中不以空然荡然者為是而思無聲無臭便是心便是性便是命便是天 明

存 市。很,一照 此 心最 破前 步 難。 顧又謂。後將這 十分着意 · 直體不觀不聞為工夫微文意意方可纔一懈便已述 · 直體不觀不聞為工夫微文 · 直體不觀不聞為工夫微文 如猫之捕鼠。 眼看着 微哉斯 先儒 故日 所 耳聽着他俱 謂 操 言。 則 亦 如 可以識別 龍 存。 **『養珠如鷄伏卵如** 一舍則 亡吾人識山 可 謂善於 聖學之要矣。 形容。 此。須 如 領

九加

這個光景固妙然又不是一向貪着若貪着又是認光景爲真體名爲喜靜厭動依見我空空曠曠昭昭融融是何光景是何境地乃是性體乃是心驚坐忘時候工夫既久心悟漸開須於獨坐時驗之其時上不知有天下不知有地外不見物內

畑 寂。無 天 無 地 無 感寂 我 無 人光景不重只重 一如動靜無二。 段 靈 明處。 果於 心 中。能 图里

集其義以養其氣則不動心之道心無動靜亦合內外孟子集義兩長照無事時非寂有事時非感寂 兩字實萬世成已成物之宗也吾人果克勿助勿忘以寂感一如動靜無二是爲得之。

之道在是。

当心吾心便是宇宙何等廣大何等久遠須要見出方知吾人一點靈明自有位天:《次於於外不見性天廣大必定識得性天廣大方見道體全量故象山云宇宙便以心存旣久未免拘於向裏不知向裏一著工夫原是退藏於密一義若泥定以爲有:《

育萬 心的小的人。

萬物 凡 人 泥於眼前不識天高地厚豈知一物氣象且以知吾人不是如此 靜觀皆自得。 以內日月星辰所經之地猶有窮盡有方體猶是有外其日月之有等地之大從吾身起上至天頂下至地底東至日出西至日之何等胸襟何等眼界然要非强爲大言遺體實是如此急宜著一識天高地厚豈知天地萬物是個我古人云道通天地有形外 。眼。又云。

亦然這是天地以內日 心量之大先 星 入 辰 南

<言可見令人聞吾此語未免詫異然不如此理會則太虛無窮之理終不可</p> 知。 卻有 可 會。 只須從 一理推去推到 無窮盡。 無方體地位。 然後 其

復知 此心。 中庸 之思耳天之生人與 

亦是真 訣。景。然此

**胜此一點靈知有之則觀天地容無我然後萬物皆我此是至言亦無我然後萬物皆我此是至言亦無我然後萬物皆我此是至言亦為天住死之說誠何如哉夫子答季無我然後萬物皆我此是至言亦為人者存其心之謂也** 少死聖賢養得此心常靈不搖不 以於人為何如哉由此看來人之則觀天地察萬物塞上下亘古会 則觀天地察萬物塞上下亘古会 可點靈知何異木石昔人所謂有 武夫子答季路日未知生焉知死 亘古今。所謂有

身雌 而其所 生者 死。 故 有。點然 朝聞 於 ※則心之係於人為何
※知有之則觀天地 (身而形) 道。 夕死 乃死聖

而吾之聽如故雖無手足身體等件而吾之心思運用如故故曰成仁仁者人也謂之機為仍如故也所少者吾耳目手足身體髮膚耳然雖無目而吾之視如故雖無後知吾身雖顚沛以死而吾之爲吾自若然後上視天仍如故也下視地仍如故也可以成仁何以必於是其法須將此心持定不動將此境一一剝落去再將心四願 人也。 順 沛日 殺 身。亦有 則或 悟 死於 [ ] 鋸或 方。 孔子言: 死 於 造 水火俱未可 次必於 是顚 可 知試設 必於 身思之假 是又 有 若 殺 値 身 此 以 境 遠 然

太虚故一

生則以人道經世死則可以 學苟能於一念不超處用功是謂 意無弗知之惟不起處則無可, 是無弗知之惟不起處則無可, 邵 子謂 念不起。 鬼 神 此不身。知。 可知 蓋 亦 鬼 耳君 鬼 神 軸 昔吾亡友惺夫張子謂通晝夜達死生歷天之學達之可以平治天下窮之可以獨君子為學不能藏密至此終屬浮淺 相耳故鬼神之妙全在能與人感通起一無形無聲惟此一點靈知吾人與鬼神同 天之學達之可 無 聲。 一同念。處。 **純。其** 惟身。 亦止 動

可萬劫長靈昔吾亡友惺夫張子謂通晝夜達死

歷混

獨

成

是謂

先

1 也。 不 肖所 述。 不能 至。 心 竊 物往 學往問。之。

此

寸陰。 吾 不 辜 人 文 負 此 王勤 二生。 身 在 天地 日昃良有以耳易稱易簡 放日 也引原至微末者小體是從營營一生何異犬馬若然此等皆是聖賢眞實學問非有過高語雖不肖, 人之所以異於禽獸者幾希是故歷代聖賢思人之所以異於禽獸者幾希是故歷代聖賢思 間原至微末。 乎其中吾人出 弗兢 岩 非 就業業。 有 此 著 大馬借 大禹

去

備 此 "處中自有 吾前 妙 數法

右十餘則皆不肖管見雖言不次序要皆修身之道治心之方而可為至於修身齊家人倫日用之道只要內不昧己外不欺人隨時處理論其究竟大不可名而其入端不過易簡存心焉盡之矣所謂存,聖賢久遠若不能自創自艾到底淪沒悔無及矣 道 也。右 人豪何足當其顧盻雖然道一義相許袁子誠學問中人哉。 武 刵 若來客六合忘 也孔子三計也工文藝煉才, 也孔子三計也工文藝煉才, 足當其顧盼剛名... 也 問中人哉竊愧吾輩生長蒿萊貌微論讚· 其公子貴戚之尊而下顧荒室陋巷之士! 相爲 猶 未 也。謀。 敢為 不 肖以為 袁子一 有 終籌 一世之計 **商之人生天地間計蓋** 留而衰子文章學業燕 上相與握手談心欣然 可爲入聖之資 焉 有 萬 世之計

而

要以求得

乎此生之安然其事

及身而

此。

身後雕

不我有

放

日

世之

識

謀

身

世

自

愚

賤

小

以

逮

宰

官

相。

繼

造。人。

之意密 範。質 雖 韞 計。 而 具美茂璞玉渾金一旦雖遙而良知在人萬數 不禁神馳 逝。況 天 曷 朝聞 酹 平萬 良 而屬望之人多也世沈 夕可 貴。 惟恐其任道不專聊復諄囑非衷子之果有待於言遠別之情殷之軍金一見知爲經世重器豈肯以聖賢事爲第二義乎哉不肖仰在人萬載有如一日大丈夫何不可自我作古也袁子北方名士一可夭壽不二自茲而往有非萬世所可得而窮者嗚呼大矣吾人 世 性在乎是大行窮居。 也。 修道 德, 煉性情。 不加 不 **非萬世所可得而窮者嗚呼大矣不損堯舜之道至今而存謂非萬何尋究入人以愍愍焉求得平所** 所性之 萬 世之計 相 去 理。 瞻 而 天 道 古

再頓首



有者為理 B 放舉俗 用 亡。自 靈 慶、 其 爲 誠 恭拔 無 微 FE 死、 Ž 端 知。之 挺 等 不 眛 用 移也。 上陰點 罕爲 背 識 刀、 矣。 無 然 倫 潛運乎潛運則 五 平陸 本 有不因修 不 嫰 所 以 驅、 **严泉源李廣跂矢犬三**人 三者各有其旨不可以一 向 存。其 儔 身 其 不 方悲夫。 末。兆故庶。 理無 擬當代 及。 日 聞 學而 谊 詩 不 道 靐 存、背 Z 於 不 常 則 稱 延 ·政者真受異氣 · 桑嬌 上帝 人、 命 仙道 死 情 相 忽而 Ž. 汨 典 至. 沒、笑 、伏石飲 降的次。立 者 於 間 之。不 有 於 專 期 业交换第二人生天地一貫推之人生天地一貫推之人生天地一貫推之人生天地一貫推之人生天地 中智 七 魯 滑 以 尚。頤、 学日自 焉。日 修 何 皇 已上 鎍 近於 哉。天 天 當試論之 監孔 爲 看 務者、 古 爲 111 以 君則太上也爲神明宗極於斯須擊猶土石應若影 名 爲 明。 有 道 死復云有7 學而後 敎 亦 **福**善 景 中智 有 所 腷 檢區 Z 嗣 七 最。 E 猛、 不差 Ţ, 況 富 區於三綱 如之何消子日常一人而已又行之 逮 世 神 於 仙 亳 若影響況 庶 末、 度 九也有學而一然若積學而 已又常 世、 民、 TIT 矣。 常、舆 迷悟之 永 能 冯 行之 飛走 在 不 無 规 ·暇聞道 於 丹怒 則應。 兩 鷄 妙 有耳夫 不得者、新能教 所能 省 者 峭 乎。 子、 久 翘、然 密。 焉 冥 Ž 得 同 則 測 而 則 此、 言 之 其 先、 若 通。初 其 長 兩 動 自

守他器。 平。 神用 華 以 以 **必資於道氣莫究其本務之於末** 魄 阗 造。 封 恬智 以 植 以 世 以 而 泯 誠 婴、 仙 玄 錬 延 雖 天 爲 神 孕 必 則 nl 更 一簇。 龄。 類與 生爲 修 長 哀 迷、 氣。 有 無 形形清則合於 ·為用乃厭見有之質性 述終於不悟遠於仙道 · 限竟歸淪 策、 者 氣 以 凝而 始萌 中和 月在 船後 汲汲 一人不哀遠於仙道三世,一人不哀遠於仙道三世, 而 見 實、 生成 易。 於 苒、 m 漸 形 쇒 大 墜 著。 傷 氣 爲 之弊彼 1累著 期 氣。 者爲 火孜孜於草木。 残 假 未 含道 奄 幻。 於仙道三也其次以軒冕為建酒鳥化為魚魚化為魚人為鳥各從所之質性謀將來之身安知入法 補。 至。 而 性 但 及将 蜂獨 以鍊 骨於 之府。 成 所 二也其次强 形。 取 形氣 殂 形 智 者 氣 積 財屡空於 「祭則信] 所就謂古人 謝 立 氣 性、 習之性空務 神居、 仙道 清 而 敗、 所 必危得必 怨 辽 則 則 哈神明 日空務皮 沿為 為 為 四也。 誣 合於神體與道 性 存亡爲一體認以前 者 八石樂離效 網。 無 形。 、飲我違於仙道六 其 詎 所 甘 遠於仙 得意 所適、 肩之 |喪成必虧守此用爲||得意功名爲不朽悅 造 存。之 矣故任其流遁則死反其宗 次强盛之時爲情愛所 知塊然之有起自事然之 化 性 死 2好竊慕 兩不相通。 之洪爐任陰陽之鼓鑄遊魂遷 無 地、 道五 於三關不知金液 所存、 冥謂之得道道固 乃 也。其 道 識爲 於我何 常 小朽悦色耽<u>聲豐</u>东地形變尚莫之知何 之名爺 也其次身楼道 理。 [悟眞形骸] 次開 쨨 深 有。 不 契眞之實。 大 役。 固、 知 待缺 之知何 开可以羽化、 班 置 無 於 乾 無。 白之 神 清虚 以 極、 源 積 仙 衣厚 於 敗 仙 則 虚 道 爲 t · 於度外。 微散為 不除 後 世 Mi 況 仙 易 味。自 革、別 有 生 110 死 所 期。 顕 而

之使表裏景情 好。無 修 形神俱超雖未昇騰吾必謂之揮翼於丹零之上之所在知正氣之所由虛凝淡泊怡其性吐故納 智。 外招 清 淨之譽內 蓄姦 剪陰賊樹陰德懲忿欲齊毀譽處林懷修清眞近於近於仙道一也其次希高敦古尅意尙行知榮華一一近於仙道一也其次希高敦古尅意尙行知榮華 回 高。之 謀。 人 乃 वि 欺、 鰰 欲非 不 可 矣。新 韶。 夫道 遠 於 無 仙 爲 正。道 無 形、 至仁含 也若 有 乃

#### 弧 性 爺 以 鐱

性、獨 言 生道 生、兽 若 偏、如 如 空、大 男子。 拿 鹽 亦 是 亦 如 身、五 無 ---味 味 耶。切 復 慮 告 復 人 性、因 Ż 置 礕 天 衆 空、 爲 如 可 如 無 中 是 是。 尊生、 加 和 悉 果 、於 \_\_\_ 共 皆 諸 普 寶 答 善 切 修 干 無 男珠 日善 悉 物 珠、 特 オ 衆 百、有、 因 叉言、 淨 各 果、 隽 生 則 誠 力 各有 男子。 戒、 千 異、味。 譬 至 有 無 子。 同 得 如 共 以 若 如 百 我 水 門。 醫 所 有 之。破 有 中 榹 入 亦 欲 飲 梁、雖 之。和 若 皆 如 \_\_\_ 訊 煩 海 惱。空 似 修 有 水、悉 乘 天 共 随 上. ------人 路、海 勝 者、 鹽 鹹 人 拿 諸 **独者是一只** 相 味 物。行 多 或 告 是 習 、經 大 怨。人 因 甚 日、 因 物 人 普 遊 或 得 綠、者、 温、 道 不 或 男件。亦 實 名 名 田 小。 皗 重 入 是子。深 是 鹽、 入 海 爲 是 不 或 切衆 爾。 多 空藏 見鹽 鹽 輕、 道 曾 修 以 者、若 習。性。 Щ, 無 不 時、 人 道 於名 有 是 週 生、云 \_ 普 窄、悉 者、寶、時 オ 水 物。 橋 何 性 \_ 和。切 叉 於 名 而 無 粱 亦 中。乃 -中 言 人 日 言、 衆 至 衆 生 無 無 \_ F 得 切 生 生道 如 有 人 行、 是 水 中 增 能 無 海 已、膀。衆 是 波。 亦 空 則 人 應 所 减。破 鹰 生 性、亦 復 應 若 聚 道 俱 說、 者、 生 塿 衆 亦 如生 有 入。 故。非 減 取 性、 道 復 盡。之、不 譬 道 性 故、 如 珠 之 性、 性 切 則 如 是。名 Щ ---面 卽 不二 宇 空寶 性、 成 是 衆 法、 怨 富 生、衆 雖 持 讎、 無 海 有。究竟 空。 或 生 變、 如 去。亦 生 趱 ħ 道 復 云 千 道 是。 道 無 海 4 性 性 生 或 滅, 叉 如 何 道 而 是。亦

道

性常

不

質、男 糕而 **今有** 鲁 出 亦 得 必 同。海 是 子。男 生 復 髓 觀 自 失 質 譽 子。人 非 之、 於 見 有 有 而 若 無。其 無、本。不 象 如 天 有 無。有 TE 衆 宗鲁男 有。大 普 復 果 所 無之 即 可 其 當 生、 經 得。離 山、有 報。以 宗。 從 知 云, 子。若 此 鲁 人 當 爾 曹 相。有 者若 性。復 能 知六 子。必 言 形 觀 勇 相 切 鲁 相 有 實 以 質、 於 若 男 興 因 子。盡 觀、 者  $\equiv$ 道、 雲 言 何 人 有、無 於 若 子。 肣 復 入 是 又 因 觀 處 生 者、形 無。復 謂 有. 有 若 至. 虚 綠、於 非 名 雨。作 有 者、 人 是 有 無、有 無 有 道 則 常 衆 有。如 則 礙 知 人 非 相。相 如 性 著 相 又 此 此 有、終 迎 無 常 有 生、自 非 之 復 等 其 響 中 實 有 作 歸 作 有 巡 心 形 理 亦 觀 從 日、滅 衆 四 無。心、皆 事。人 其 相 則 自 悉 學人、 種 於 有 若 從 我 生、非 如 心 無 湛 爲 有 從 意、是。非 出 觀 無。言 從 非 無 妙 應 若 有 有。無 常 無 有。一 無 然 相。 妙 有 無。無 知 者。 觀 慧。運 非 決 切 作 相 若 非 以 有 定 有 此 其 無。 此 4 無 觀、照 無 無 當 見 例、普 有 觀 卽 觀、 中 而 心、入 此 男 則 故、樹一意 知 是 從 寂 非 觀 空 是 至 相、 子。無 調 故。無 寂. 有。於 慧。有 則 有 有 盘 寥、或 切 言、無 非 譬 若 有 以 無 觀 相。得 有。無。如 不 不 見。必 無 無 卽 應 無 自 入 此 明 非 憋 若 風 出。能 爾 有 於 無。 用 而 而 故。此 墾 又 者、 有 生 訓 樹 當 世 慧。樹 粱 智 生、 若 學 擊 復 智 則 意 兀 物。 意 知 中 當 慧 意、 之源。 以 Å 響 觀 言、 嗧 戀。 爲 此 言、神 皆 知 自 作 於 從 住 遍 然 如 不 卽 人 此 我 意 於 是 然 此 徽。即 此 定。世 無 人 見 定 夫 不 能 黑 觀 動、 爲 是 有 Ξ 不 衆 生。 萬 然、 如 定 寂 者、 此 生、 狹 问 物、非 見 見、 形 不 非 \* 質。能 失 業 悉 見。本 斷 个 彼 亦 相、 有 皆 故、 見。雖 例、 卽 感 智 皆 雖 無 舛 應。慧 非 以 不 此、雖 失 風 此 質 有、智 本。得 似 無。於 彩 蔕 丽

言性道今為有者而實寂泊以是當知道性之有非世間有道性之無是訊於職所智慧室坐智慧旅養智慧食是得智慧機相之本。這性道今為有者而實寂泊以是當知道性之有非世間有道性之無是訊於職所。 有。言語 道、則 相。 若 以 住 於 泊。感 應 Ž 地、 觀 於 赭 有、 則 見有 間相,有。普 男子。 了若言. 之無. 是: 二相了此四意則為工學的是因緣謂為妙有學以是因緣謂為妙有學以何因緣理以是因緣謂為妙有學 性、 今 無。爲 無 者 **於觀於飍有於** 等男子以 方 人已得 中 入於智慧質 緣、有 感。 知 若何 妙 非

#### 真相

名通見電為違。耶。明 不壊 断、惙 心耶曜明答日世間眞相と 無得名 即是真 兒 問論 法見 相。法者、而以可即得 分 別。耶、間世有異 得 河東相闡明又1四萬相馬用東西東相馬用馬丁東相馬丁丁 是當 断。是以無 明貪 知不斷煩惱而 是當知不 在其相不同。相 那天 章 【著愛見與古 日、相 耶。 斷煩 天 不 壊 得眞 世間 告言。 患 告 4 惱 而 言 以 悬 得眞相無恐癡等諸煩 相。得如與 眞 而 戀 曜 相、明 眼觀 得 真 向 相、世未間 所 間 士。 惱。未 觀、相 本 今 無断無 當 相、無 審 差別衆 一世間 閲 卽 子、子 相 種。得 相。何 是 真。生 之所 無 若 以 明。人 爲 能 者 Ţ 相 能 相、 見、 見 無 未 知 M 其 相、能 煩

法 迹 故 Z 人 得 煩 悯。得 若 貫 人 相。 相見之人言 能 知煩惱性 空。得 景 機以 曾 有 月法從迹観本名は 法見之人 得 法常見。得 法 妙本、 故 得 眞 相。 相 見之

## 陰陽

以进之土以和之金以勁之故得品物。整而和之而成夫婦火性炎蒸木性勁克,如此之土以和之金以勁之故得品物。 之解以五五 其 明 陰 目 生彩以 復 明。也、 总之淳陽不生質 陽 内 其 爲 蕩。故 和 **阿和氣者發於春王於夏**恩之漢陽不生淳陰不此 箱 故 陰 氣 見 肠 不 雪。 陰 和 陽 伏陰 陽 天 《五行》 《五行》 八之心乎陽 足、 不 氣 相 陰 交、 陽 爲 磨。萬 民 得 天 物 將 不散成。則 散、在 焉。陽、蒸、 人。地 偏相 盪。純震陽 陽上昇、 故能 爲 陽亢 禽而爲 Ŀ 陰 極 昇。 雷。則 下 雜 陽 降。潛 故 靜 氣為草 得 而 月 故 陰 爲 九地之下反有陽九地之下反有陽 腦 無 制、 木。電。光、熱煩 戟 草 而 故 行。能 水 氣 下降。 丽 **占行陽。**写出 爲 以 爲 爲利、 盘。 魚。結 Ż 土性 陽 焦 無枯。陽 木。 蒸 月行 也。杜 和 老 陰 丽 陽其動 彼 爲 人. 天 柔。陽 純 氣 以 電熱而 之上 爲用。故 陰滯 也腎 陰。 則 成 息 木以發之火以化之、 火。氣。 脚 反有 少陰 畜、無 平。利 藏 養 力。於 於 爲 陰其 則 雲霧液 陽 陽、 霖 腦 陰。 陰、 金老隆 無 腦 故 陰 点 乎。故前 發於 滤 陰 潛 + 在、氣、於 精。 而 \_\_\_ 成 之。成 陽、以 陰。月 B 則 生 佳 而

# 養生主

莊 周撰

近名,爲惡无近刑。緣督以爲經(案督言中也) 年 吾 生也有涯 ,而知也無涯 ,以有涯隨無涯 ,殆巳!已而爲知者 ,可以保身,可以全生,可以養親 **,殆而已矣。爲善无** 

吾聞庖丁之言,得養生焉 解,如土委地。提刀而立,為之四顧,爲之躊躇滿志,善刀而藏之。文惠君曰 庖丁釋刀對曰:臣之所好者道也,進乎技矣。始臣之解牛也。所見無非牛者,三年之後 於研。雖然 刀刃者無厚 **騞然,莫不中音,合於桑林之舞,乃中經首之會。文惠君曰:譆!善哉** 未嘗見全牛也。方今之時,臣以神遇,而不以目視,官知止而神欲行;依乎天理,批 ,折也;今臣之刀十九年矣,所解數千牛矣,而刀刃若新發於硎。彼節者有間 ,導大竅,因其固然,技經肯綮之未嘗,而況大軱乎?良庖歲更刀,割也;族庖月 庖丁爲文惠君解牛,手之所觸,肩之所倚,足之所履,膝之所踦,砉然響然,奏刀 ,每至於族,吾見其難爲 ,以無厚入有間 ,恢恢乎其於游刄,必有餘地矣!是以十九年而 ;忧然爲戒,視爲止,行爲遲 ,動刀甚微 !技蓋至此乎? 刀双若新發 :善哉

天之生是使獨也。人之貌有與也,以是知其天也,非人也。

澤雉十步一啄,百步一飲,不蘄嗇乎樊中,神雖王,不善也。

忘其所受,古者謂之遁天之刑。適來,夫子時也;適去,夫子順也;安時而處順,哀樂 不能入也。古者謂是帝之縣解。指窮於爲薪,火傳也,不知其盡也。 少者哭之,如哭其母;彼其所以會之,必有不蘄言而言,不蘄哭而哭者;是遯天倍情, 可乎?曰然,始也吾以爲其人也,而今非也。向吾入而弔焉,有老者哭之,如哭其子; 老聃死,秦失弔之,三號而出。弟子曰:非夫子之友邪?·曰然,然則弔焉,若此其

## 養生 論

## 抱朴子葛 洪撰

奔騰 所 然後可以延駐於百年。何者是邪?一曰薄名利,二曰禁聲色,三曰廉貨財 散,氣難清而易濁。若能審機權 ,口念真經,咀嚼英華,呼吸景象。不能補其短促。誠緣捨其本而忘其未,深 人能治其身, ;骨節之分,猶百官也;腠理之間,猶四衢也;神猶君也,血猶臣也,氣猶民也;故至 , 多怒則 無久坐,無久行,無久視,無久聽,不飢勿強食,不渴勿強飲,不飢強食則脾勞,不 以保和全眞者 五曰除侫妄,六曰去沮嫉。六者不除,修養之道徒設爾。盖緣未見其益,雖心希妙道 夫多思則神散 氣衰身謝;是以至人上士,乃施藥於未病之前,不追修於旣敗之後 抱朴子曰:「一人之身,一國之象也。胸腹之設;獨宮室也;支體之位,猶郊境也 多事 腠理 則筋脈 亦如明主能治其國。夫愛其民所以安其國,愛其氣所以全其身 ·奔血,多樂則心神邪蕩 ,乃少思少念,少笑少言,少喜少怒,少樂少愁,少好少惡 ,多念則心勞,多笑則臟腑上翻,多言則氣海虛脫 乾急,多機則智慮沈迷;斯乃伐人之生甚於斤斧,損人之命猛 ,可以制嗜慾,保全性命 ,多愁則頭鬢憔枯,多好則志氣傾溢 。且夫善養生者 ,多喜則膀胱納 。故知神 ,先除六害 , 四 曰 ,多惡則 ,民弊國亡 , 難保 少事 可誡 [損滋味 而易 哉 精 客風 少機 , 1

渴強飲則胃脹。體欲常勞,食欲常少。勞勿過極,少勿至飢。冬朝勿空心,夏夜勿飽食 欺詐則神悲,行爭競則神沮 害不干,生錄必書其名,死籍必削其咎。養生之理,盡於此矣!至於鍊還丹以補腦 金液以留神 。早起不在鷄鳴前,晚起不在日出後。心內澄則眞神守其位,氣內定則邪物去其身 一惡則魄神歡 ,斯乃上眞之妙道;盖非食穀啗血者越分而修之,萬人之中,得者殊少,深 。(魄神樂死,魂神好生。 。輕侮於人當減算,殺害於物必傷年。行一善則魂神樂 )常以寬泰自居,恬淡自守,則身神安靜 ,災 , 化 , Q

道擯其性,其斯之謂歟 老君曰:存吾此道,上士全修延壽命,中士半修無災病,下士時修兇夭橫。愚者失

!

可誠為

#### 玄 門 太 極 長

生功

據青城山天師洞秘藏鈔本

# 玄門太極長生功要點說明

# 文山遯叟蕭天石

宗双修合參之效。確可謂爲最簡易而極高明,最平凡而極神奇者也。 神等訣法。易形換神之效,確可立竿見影者。不但有動靜交養之益,且可收南北兩 玄門太極長生功,又簡稱玄功。係道家動靜双修功之上乘功法,以却病強身 益壽,爲超凡入聖,成仙作祖之初基。其內容包括氣功、揉功、靜功 推拏、槌擊、揑彈、扣拍等功夫,與夫煉精、煉氣、煉神,以及補精、補氣、補 、導引 、按摩 ,延年

二、本功又名青城派太極玄功,以青城派中丹道之上,無不以此爲入聖登眞之基先功夫 旨則在使人由此而入於淸虛之域,切不可徒以却病延年功視之耳 換而登聖城,直反掌之事耳。相傳最後一節神元功,自宋以後即已失傳。所謂健身 功者,乃就其淺易之效而言也。所謂長生功者,在所以誘掖世人進德修業也。 。有如達摩祖師秘傳易筋洗髓二經,以爲進道證果之基先功夫者然。全功凡四部 神元功 、曰上元功,曰中元功、曰下元功。若全得其訣要,再參修以丹法 0 其主 由脫

三、練本功之人,有病却病,無病強身,且可保終生無疾病之苦。最後一步之神元功, 並可至欲去則去,欲往即往之境地。坐脱立亡,在道佛門中,本爲極容易事,然如

就丹道家言 欲去住自由 , ,逍遙自在,生化在身,宇宙在手,則並非普通事。 本非 錬大 藥不可。 然總在窮理盡性至命之事內;能以一貫三,則神通 脫生死而超輪廻 ,

四

,亦自在

本功不尚虚 本功初效 契者也 益 妙用 即無不良反應與 氣神爲人之三寶 健形以養神 入聖登眞 無形以實有形也。專培無形而棄有形 O 故必內外交健 故本功主旨 青年人行之, 也。 ,共分內健外健兩門。內健精氣神與五臟六腑,外健筋骨皮與四肢百骸 渺 , 其中矣! 鍊神以了性; 保精以養氣 而 內鍊無形 (副作用也。行之不得其訣要,充其極,只是見效緩慢或微而難徵 ,初在 , 五 切實際 ,有無並重 一臟六腑爲生之所託 易見神效;中老年行之,尤爲適宜;以其有百 由外以至內 ,外鍊有形 ,不尙玄奧而合至理,方之當今之科學醫學,亦無不若合符 ,動靜兼養 , , 由有形以至無形;次即可由內實以透外健 內鍊神氣 ,固不可;專鍊有形而罔顧無形,則尤不可 , ;筋骨皮爲形之三柱 ,鍊氣以全命;內外双至 性命双修;方能得至最後一關 ,外鍊形骸,均可互爲因果,交相受 ,四肢百骸爲命之所寄 , 形神畢肖矣 利 而無 之了大道而 。精 弊 , 曲 0

 $\underline{E}$ 

絕

無不效者也

六 外健與返老還童之事,再進而至於長 生久視之功。大凡疾病之生,類多由於身體之 內健與外健 ,初步總須能却病、防病、治病 ,以至百病俱無 , 方可進而言內

退 於精氣 不健強壯實,與抵抗力衰退所致 ( 以一般慢性病而言 ) 。而衰老之產生,亦多半由 產生之寶 ,有以 神之消耗 致之耳。 而杜其源 過度 茲從生理上鍛鍊以奠其基 , 其建功當如影之隨形也 ,細胞組織新生力之退化 0 , 以期衰老之進行程 茲將本功所能預防之病類( ,內分泌荷爾蒙產生與營運之能力減 度減 低 , 兼及治療 並塞疾病

1. 動 湯病 脈 、消化性潰瘍 血栓 :消化不良 、以及胃腫瘤等一 、胃酸缺乏、胃癌 、食慾不振 切腸胃病 • 便巡 • 腹 、腹瀉 0 癌 、大腸 胃胃 及直腸癌 下垂、胃潰瘍 、 腸阻 、十二指腸 塞 • 腸系膜 潰

重症又當別論

,

大要擧之如左

- 2.肝脾病:肝 3. 肝 滅病 福等 腎 虚 硬化(慢性肝炎)、黄疸病 • 陽萎 • 早 洩 • 性機能; 减 退 、肝腫脹、脾腫大 • 腎臓 硬化 • 腎盂積 、肝脾功能 水 • 腎 炎 不良 • 尿 •
- 4. 膀病 中 毒 • 膽結 夜多小 石 便 • 膽囊 • 精 癌 稀 薄 \* 膽 -腎囊炎 囊 (痛等 'n • 前 列腺肥大 • 及前列 、腺癌等
- 5. 肺病 支氣管炎 (、肺炎 、肺氣腫 • 肺結核 、肺栓塞 、肺膜炎等
- 6. 心臟病 脈硬化 :心臟衰弱 、冠狀脈功能不全、心瓣膜病 、冠狀脈 心臟病 • 心絞痛 、心律不齊、心臟維性顫動 、心肌梗塞、心臟內膜炎 、心臟傳導 、冠狀

阻滯、陣發性心動過速、冠狀脈血栓等

7.高血壓:特發性高血壓 硬化、動脈栓塞、主動脈瘤等 、動脈硬化 、動脈硬化繼發高血壓、高血壓繼發動脈

8.腦部病:即中樞神經系統:腦血管病、腦動脈硬化、腦血栓、及由腦血栓所 退等 致之中風、(腦溢血或卒中)、高血壓性腦病 • 神經衰弱及失眠 、記憶力减

9.運動系病:骨關節炎、風濕性關節炎、 足痳及痺半身不遂等。 風濕痛 、痛風 、肩背痛及四肢痛 、手

10.内分泌及新陳代謝病:內分泌功能減退、甲狀腺機能減退、甲狀腺毒症 尿病、睪丸卵巢等功能减退及其所引起之疾病等。 糖

蹴即成者。大凡慢性病,其來也非短期所致 不受益到 以上所舉病類,主要屬於預防,部份屬於治療 也。 且凡藥功所不能到達與臻效者 ,其去也亦當非短期所可收效者也 , 本功功力皆能易爲之, ,蓋練本功久 ,可使全身無一 惟時間 非可一 處

## 玄門太極長生功

一先行功(按:即預備功)

即初 段 静坐半小 九段。 下元 修 ·鍊本門功夫,分立坐臥三部份。臥功部份,亦可用坐式或立式行之。三式均須先 功 時 次修上元功 , 0 以澄 一般修養生安樂法門者 心靜慮,凝神壹志。 ,即中九段 次修下元功 , 只修上元及中元二部功即足 全功共分四部 ,即後九段。最末修神元 ,曰神元 功 、曰上元 • 開始先 功 功 修 ,乃最後九 中元 中元 功 功

如津 漸至物我兩忘 兩目微閉 , 兩 生滿 脚伸直 當 修初九段功時 , 微開 時 注想下丹田 , , 即行 身心俱泯境界 , 與 吞津法 肩 ,靜坐片時畢,即採仰臥式(用硬木板床 0 同寬。兩手垂直 呼吸 0 〈綿綿 周身肌 , 便得大休息之效 ,不可聞聲 肉及神經放鬆 ,置於身旁,手指伸直 。 口 至此便爲先行功畢, 閉 , 使氣 , 齒微叩 血周流舒暢 ,厚舗被墊) ,掌心向下 ,舌柱 上腭 , 而可修中元功矣 潤滋內外 ,平貼於床 , 意存 。全身平直 全體 丹 田 o o ,

### 二 中元功

如左 行之, 似純爲鍊形之功 中元功共分九式 口 使五臟六腑之凡百疾病不生。此乃由外鍊內,而收外壯內實之效也。茲分述之 ;實則仍有鍊神之功在。而 ,故又曰初 九段,每式動作,均簡而易行,以鍛鍊臟腑爲 且鍊氣鍊精之功亦賅焉 • 本 功 如 主 能終生 初

第 段:左手兜外腎 ,右手置臍下 , 褲帶解開 上衣掀起 , 使胸 腹全部裸露 裸

按又摩 手住 田 佳 。右手自下而上,自右 神住;神行 ە ب ,既摩又揉 掌心向下, 氣行 ,使腸胃均受按摩爲功,共行三十六次爲度 肉貼肉 ,神住氣住 而左 ,皮贴它 ,以臍爲 。徐徐摩之,不可過快 皮 0 兩 中 Ů 目向鼻樑凝視片刻 , 繞臍按摩 。(此則以下皆同 卷 , , O 默數 引神 F 注掌心 O 手行: 神 直 )旣

- 第二段:左右換手,右手兜腎囊 行功,如太極圖 自左而右 ,繞臍按摩 ,又稱揉太極,又名揉小周天 卷 ,默數 ,左手置臍下,式如上。行功時,左手自下而上 。訣法則如上式, 功 共行三十六次爲度。一、二段
- 第二段:左右換 際處爲度 摩之,默數 十六次爲度 。上推使腎氣至心 。自下而上時 手,左手兜腎囊 ,下推使心氣入腎,使心腎之氣交流互貫爲訣法 ,以至心窩上 ,右手置 臍下 ,兩乳之間止 0 由 Ē 中、 ,復向下推之,以至腎根毛 自 下直上 ,復自上直 , 下推
- £. 四 第五段 第四段:左右手不必換,惟右手掌推摩時宜循左側肋骨線,自下上推,至左肺部止 肺 復自上往下推,至腎根毛際處止 船 止; :左右換手 復自上而 。以 下推 右手兜外腎 ,仍至腎根毛際處止 , O 左手置臍下 訣法在使肺腎之氣交流互通,共三十六次爲度。 ,亦爲三十六次 , 循右側肋骨線 0 其 , 自 (功 用 下而上推 同 E , 至

、第六段:左右換手,左手兜外腎,右手掌平置臍下,循第四段路線,自下

而

上

•

至

左乳 部上後,橫向右摩至右乳部上,轉向下按揉 ,至起手處止爲一 周,恰如

七、 第七段 方形 圓 圈 :左右換手,右手兜外腎,左手掌平置臍 ,默 數 一,至三十六次止 o 下, 循第五段路線 , 自 下而

F

, 至

右乳部 上後 • 横向左摩至左乳部上 ,轉向下按揉,至起手處爲一周 , 默數 7

十六次止。六、七二段,又稱揉大周天法。

第八段: 左右 換手, 左手兜外腎 右手掌儘量右移 ,橫掌置右腹側,以手掌後半掌

用 勁 , 自右向左按推 ,至左腹側止 0 復用掌之前半掌及四指用 勁 , 向 . 右按拏 回

道全用· 在腹部一推一拏,一 倜來回 ,默數一,至三十六次止 O

九 、第九段 按推 , 復又用按拏回 :左右換手,右手兜外腎,左手掌移放胃部左側 ,勁道全用在胃部上。 推一拏 • , 法如上,用手掌自左向右 個來回 , 默數 ,至三十

六次止。至此,爲初九段之中元功畢也。

註意: (1) 行 益也。全為內健內壯 功之所至,常有意想不到之神效也。 , 固陽 此 加 功夫 不學者 、固精 , 外陽易勃學 , 虧損過甚也 、生精 ,內實內固功夫。動作極簡易平實 和 , 勃擧時 Щ o 此功主在固體 、補氣 , 纫 、定神。 不可起淫念 內 對心肝脾肺腎與胃腸 臓 腑 ,百二十天内 , 實暢任脈路 ,毫無玄妙處 線 , 切忌 , 均有大 暖 行房 外腎

(2)此 法用拳力。 九段功畢,尚有「餘功」 凡行功所到之處 ,餘功在用揑拏法與搥擊法。 ,均須加此餘功 前法用指勁 ,後

## 三 上元功

皆係養生日用功夫也 法也。其動作亦極簡易平實,而功效則無窮,惟以行之有恒爲最要。此與初九段功同 後,即 上元功 可加修此上元功。古眞謂 ,共分九式,故又曰中九段。中元功練習純熱,(約一百二十天) :「子欲不死,修崑崙。」此亦即玄門中之修崑崙 。感身心

者 以跏趺坐爲殊勝 至用全跏趺 , 採方便坐亦可 前 述中元功,係以臥式爲主用;本篇所述上元功,則係以坐式爲主用 坐(双盤)為宜 ,故以逐日徐徐行之,漸次加長時間 。惟必須用硬凳 一。跏趺坐,於床上亦可行之。 ,其高度以使膝以上之大腿,能與膝齊平爲 ,並先用半跏趺坐(單盤 。不諳跏趺坐 度 ),而 0 然究 漸

即以行靜定之功,待心無一念時,即易睡去也。設有睡意 多有於不知不覺之間,而酣然入睡鄉者,道家修定,有鍊睡魔之訣,並切戒貪睡荒 本功主在崑崙及背部 中元功畢,行大休息片時,以息心寧神養氣頣眞後,不可貪睡。以此時易生睡意 坐姿則參本書靜坐入手法門一篇 ,即宜坐起行功,不必久休也 ,兹分述之如左 功

、第一段:跌坐片時,待心定神怡時,即用兩手互搓極熱,以兩掌心擦左右兩腰兪穴

行 .九至二十四爲度 又稱背精門 此 ,約十 以下各段均然也 0 此爲 數次,(宜袒上衣 双擦腰兪穴法 ,使肉貼肉 ,又名擦內腎法 ,皮貼皮爲要 0 並以「神宜隨手 。 ) 再搓再擦 , 示外 , 共

馳

爲訣

,

則

- 第二段:兩手互搓極 內腎,袪腰疾 兩掌能擦至夾脊關止。上行時兩手即分,下行至尾閭穴時 擦摩十數次,共行九至二十四次爲度。此爲双擦尾閭夾脊法。此二段工 ,實髓充神,助陽生精 熱 ,併擦尾閻穴,上下行之,下行以手指擦至尾骨止 ,亦即外修督脈法也 ,兩手又併 0 每搓熱一次 ,上行 , 可 壯 以
- 第三段:兩手結三 狀 自左向右轉十二次 然後以兩手十指捏揉全部玉頸 腺腫等諸病 0 一昧印,背脊豎極 ,復自右向 左轉十二次 。(此法乃運動頸神經叢 直 , 而行搖轉玉頸之法 , 再前後俯仰十二次 • 甲狀腺 o 其法先將頭 , 左右 ,並防食道癌及 偏彎十 向前 下 俯 次 甲 o ,
- 第四段 微用勁 拏按揉之。 へ按 :用兩手捧頭 ,由前向後揑拏整個崑崙玉頂 由前 :大拇指 按至後,各指約 ;亦須行按揑之功,非固定在一處也。 ,十指張開,大拇指在後腦上,餘四指在前腦大腦部 十餘 次 ,自額上髮際起,及後腦接近頸際止 ,使兩手之前四指能按捏至後腦與 )此爲一回 , 再 、大拇指、 ,指頭 如 均匀 起手式

四

返復施行,以九至二十四爲度

六  $\mathcal{F}$ 第六段:以兩手搓極熱 第五 度 下逆擦之,手掌至額時,便分行向左右擦之,數亦如上。務使全面部能均匀擦揉爲 玉頂 分行向左右擦摩之,至耳後止,每回約五至十,再搓再擦,共九回止。再照同法自 。其中,並宜酌加按捏之功 為度 段:麥式如上,惟改捏拏按揉 。行時切忌用勁使力 。亦以九至二十四爲滿段 , 捧熨顏面 ,斯爲至要。 ,上指朝上,指尖約與額齊,兩掌接併於鼻 0 ,而用彈拍叩擊之法 其法爲彈用手指, 輕則爲功,重則 拍用全掌 爲傷 ,每次均以 。不輕 , 即 示重 不輕不重分行滿 · 用 指 郎 頭 爲 , 擊用 適度 , 而

七 、第七段 一次爲 再行鳴天鼓法二十四 • 回 以 兩手搓極熱熨兩眼 , 共九回止 o , 再閉目用運睛法,上下左右緩緩運轉 ,(宜閉目)並分行向左右摩至耳止 , 反復各行十二次止 ,反復行 九至十

第八段:兩手結三昧印,澄心默坐,存神泥丸。本段工法爲先聳一下右肩 波 下左肩 2 Щ 直 ,再兩肩齊聳一下爲一 |到腦皮質神經,共行九至三十六回止。此法兩肩及上背部與脊髓 回。兩肩齊聳一動 ,務使腦神經中樞感受到 輕微之震 ,均各受 ,次聳一

九 第九段: 即存神於泥丸 默坐澄心 ,使元炁氤氲滿頂 凝神寂照炁穴 ,片時便覺炁透尾閭 , 及頭面 ,漸即與髓海之氣融和爲一 ,上夾脊 , 循玉枕 • 而 達泥丸 繼行周

益

天法。此時,最宜忘人忘我無思無慮,身心寂然爲合度。其時間之久暫不拘,惟以

二十至三十分鐘爲最宜。

## 四下元功

重外鍊;全屬正宗,能保仙家風範於不墜也 對於鑄劍 其大體言 , 雖 , 不 功,原鈔本略有殘缺及蟲蝕不全 亦有煨爐一 外內鍊外鍊 法,惟非其所 ,與自養彼養之四途。其中大體係與南派東派工法無大差異 重耳 ,前住天師洞未及鈔錄 。精微處在重自養而不重彼養 ,今巳不復記憶矣 ,重內鍊而不 o 就

### 五 神元功

工法。惟當時李道人亦未談及,亦未敢臆測其工法之異同也 神元功,原本祇存一目,全缺佚,此或相當於「煉神還虛 」 , 「煉虛合道」之二步

#### 六 尾語

滿,到時自會體貼得出來。形之於文字,總有無從下筆,無從形容維妙之感,殊深歉然 耳,其中行氣服氣之訣,用勁用神之法 復將隱語喩詞 按 最後 :神元 ,原鈔本甚簡易,並無上述各段之許多詞句。今之不嫌繁複 功畢時亦有下坐餘工) ,改用現代術語者,在使讀者對此簡易養生工夫有興趣者,閱後易爲練習 ,按竅揉穴之訣 ,亦仍有未盡者在。功行純熟圓 , 予以 詳爲 述說 ,

中華民國七十二年一月文山遯叟蕭天石於文山精舍

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第一集之二

周易參買

**爹** 同 契契

天天 發正

揮義 合

刊

自由出版社印行



## 道藏精華第一集之一

周易参同契正義

頁

周 易 變化 多不 易中先天 論 参同契正 用 同 乏治 绕, 陰陽 致遠 陽 O 第 漠 與 魏 之學 姒 0 後與 • 伯 , 四 每忽其易理 合 後 峯 天 御 陽 地 西 政 世 山 0 撰 嘗曰: 窮源 元 位 升 加 ,用之養性 , **| 祭先** 兵 育 家 補 先 ιŊί 後 o , 兵機 **企**訂 生解 指爲 以言 邻 浜 無 書盛 不 本為最 透露 子 īE 純 修 乎 以 得 丹經 研討 舟 真 文 此 於 爲 , 9 > 燦若日: 希夷 書 用 刔 궲 精。元具先 , 竟夕不寐 , 元之明心見 舊 火 ,實大誤 , 候 文 唐 , 古 希夷 星 藥 書 物 辭 0 經 道 源 矣 性 , 奥 籍 0 本分章 共價 内外 流 明 0 , , 志 諸 白參同 宋 而 m , 大儒 値 義 無 兼 淹 朱 詳 或 哵 理 ιĒ 之高可知矣。歷代解者百數十家 史 朱子! 契。 解 違 嬱 硱 O 0 文 讀 實 深 0誠 • L 义 顔 窮 儲 志 者 , 均 舧 包 力於斯者有年 如 口 道 日 經 併 著 不 Æ 羅 -1 義 ; ; 憚 行之 廣 錄 誻 煩 0 大 • 至 使 摊 限中見得 書媲美 凊 > 大易內養爐 文 釦 徐 • 忍持 並 , 細 立. F 仙 腔 純 爲 古 精 佛 遺 序 了 姸 了 考 而 不 日 0 火三 如此 異 背 • 不 9 , 丽 言乎易 萬 則 之 註 朽 者, 正 以 釋 者 卷 , 日 兪 但 > 也 丹 無 無 稱 琰 0 0 , 則 不 爲 世 下

### 周易參同契發揮…

卽

间

升

발

入

室

,

超

凡

作

聖

,

達

妙

登

玄

矣

材 甚 博;共發揮 木 - 書為 浙 汇 終同 鲍 上: 火之妙 恭家 槉 義 木 , , 無 朱 全陽 不堪 於 子 先天 兪 琰 易 撰 鲤 > 四 り合 庫 儲 全 書著錄 道 ďŰ 併 言 o 以 , 字 字 身之水火陰陽,旁通 未雌魏公本旨 ·書中多見前 升 道 > 収

小 人 之 者 所 如 人之所 > 亦 未未 或 發 3遺。故阮登5日,非徒以訓言 炳謂 話為能 共 會得 異 比 入也 指。 授且 • 毎 實非 爲附 虚 語 圖以 也 明 之, 使 斯 道 益 灦

周 

始 沒得其頭緒,未得其作料孔穴 朱兪琰玉吾撰,凡三篇。 • 本、吉本、及錢唐諸家本 陳抱一、鄭虚 一、諸公校 本, 繆同 り 参證而 • 」後人以共奧隱難通 及紫陽朱夫子 書,道極高 讎校之也 之考 深而理 0 異 , 極 輒妄更易 , 玄遠 均爲精當 ,以朱子之 何當。 蓋以旣得明婦多,分章解義,時象 博大 2,時多 , 帥 最後仍不 外與 指 授 , o 本書 復能合蜀本 発日 一較彭具 :

0

文道 山藏 遯精 更蕭天石 主之 編二

周 易參

同 自 契 由 出 正 版 社 義 印

行



### 周易参同契正義序

言晦暗是深语出之人。少學之 年矣而 元眞 乎丹。 出 不 有 何益 自己 卷丹書參同 細 哉。冲 機 》。 这傑之士夙有靈根能得覩是書乃三生之大幸務須專心致志勤久精研無幾學歸正道。 學時諸眞於蓬壺瓊苑中魏公必曰子眞能參吾之元同吾之眞契吾之書者矣斯時焉豈 《透露燦若日屋是所謂道明而義正者也其有功於前修加惠於後學誠非淺鮮先生異日 透露燦若日星是所謂道明而義正者也其有功於前修加惠於後一條逐句精詳盡洗諸家陋習乃獨開生面使大易內養爐火之三者。生棄利名如敝蹝視身世如浮泡曾受至人之要訣得大道之玄微一浩於案牘之勞世事之鞅未獲專志行持深造堂室以 匡正是書之一於是書而旣無其益豈不反有損乎此道之所以常不行也僕素慕一 學誠 無不 不忍 鉤深 使眞 經湮沒遂 。鮮。 致遠。 經 合 淪。 亦 充 不 何 以 窮 爲 山。有 棟過

# 周易參同契正義自序

非老子之語此足門,沒被斯民其於治道, 夫 非老 學。學。故 定。者。古 蓬 并 神 則 自 而 學道 也。此 皆 出 仙 变 乘 行 源。之善 普 後 處 蠹 藏 周 行 斯 克 召 人 其殆 不 蹤。 下。測 也。出 時 善奉道 全隱 而 背 者。 處。 佛 老 隱 鷄 有 致 在 · 造出小型 朱。其而 者 子 者。 類 大 則 仕 之過。佛 盛 Z 獨 隱 也。 Z 事 善 此 許 於 儒 耐 同。補 党背 夷 神。平。其 氏。世。者 皆古之聖 端。 之哉。 及其 共 身。 齊 其 始 而 而 同 寶 語 巢 也。 H 德 以 先 所 學: Ż 佛 之合 所以 道 許 仙 有 隱 不 賢其出 成 本 未 Z 老 同 而 而 也。夫不不 嘗 者。流。 德 遯 來 並 後 有 往 就。世 仕 僅 稱 如 之。然。 於 孟 避 是 隱。者。 興老子請 固 處 不 往 而 必之 平哉。其 於是 施 人 以 雖 间 伊 效 釋 子 功 不 以 尹 心。同。而所代。 髮。 夷 於 肯 氏 儒 太 而 禮。世 齊 道 面 縅 爲 則 公 者。而 之不 爲 有 引 默 並 所 仕。也。 ·無支吾之言而孟子 ·雖未及聖敎之廣与 採芝食 定其行 姓 證。 儒。而 同 可 先 者道 達。道 道 不關之 氏 以 仕 A. 爲 間 則 止 而 之不 稍 蔬。止。德。則 有 爲 後 道。哉。 行倫 別 識 故 但 北 劉 一瘾天 行。 蚁 者。者 耳。及 孔子 故 能 自 常 職 於 什: 微 此 令 儒 合 子 大。以 以 谜 4 而 然 者。 又 代 之由 距 崇 儒 順 関係の 机。 箕 者 以 聖 楊 亦 其 叉 與 子 焉。 其 及 墨。隨 學。 目 命 脖 有 也。 Z 跡。 桑 未 修 焉 消 居 時 仕 有 性 耳。息。隱 此 漢。問 匡 止. 全 其 谐 晃 觀 濟。命 有 令 乃 仕 無

宋 修除 十 發 也。者 者。後 效。備。以 廬 也。而 世 陽 少。 明 至 煉 乃 故 以 交合 於 張 皆 周 叉 Z 同 竟 註 下 揮 歸。紫 有 道 由 丹 易 結 將 解 之 陽。公。而 先 陶 故 道 此 書 本 此 乏 青 貞 名 張 耳。源 也。道。變 天 出 書 來。自 之學。 白。列 則 者。此 H 化 霞 楊 傳 日。此 陳 青 上 易 數 月 而 誠 於 公。古 Ξ 道 編。 道。十 出。并 希 爲 往 夷二 叉 身 石 者。 德 餘 以 H 皆 儒 來 旨。 道 同 有 杏 登 家。道 月 經 Z 漥 不 夫 由 契 難 林。正 先 碧 機。其 爲 關 二。乏 除 深 並 生者。而 陽 落。石 吉 易 殺 尹 行 用 究。邪 俱 書。 所 之子義。二 傳 鍾 悉。 之 乾 凶 所 僞 謂 出 而 薛 雕 第 之 書。坤 稱 消 儒 以 丹 同 徑 乃 公。自 書 述 紫 說。 長 以 質 爲 路。求 法 鱦 之 賢。而 鼎 乾 以 貫 人 Z 繼 姑 明 而 而 爐。理。坤 坎 歲 坎 後。儒。口。薛 唐 子 鼠 夫 置 而 殊 第 有 坎 傳 雖 仙 雖 傳 機 周 不 銓。七 質 女子 關 代 純 論 時 離 爲 陳 奥 離 易 章 反 眞 泥 陽 氣 尹 爲 有 致 日。晦 四 義。外。而 丸。呂 子 作藥節者。物。之 卦。所 们。小 M 焉。 亦 其 同 陳 公。以 兒。 出 殊 總 有 作。而 百 爲 數。陰 傳 呂 陣究 亦 來。 捐 故 以 能 慮 異 不 未 白 則 代 陽 並 嘰 衆 明。爲 其 而 者。名。思 其 之 行 紫 授 闡 未 不 命 隹 A 內 其 皆 其 清。道 體 名 作 能 不 丹 容 由 書。謂 大 姓 悖。 於 此 日。火 氏 之 易 用。暢 人。 乃 其 同 遬 捐 大 言 此 十 周 發 門。 學 符。御 而 出 製 其 餘 之 此 叉 之訓 剛 處。 易 者。易 政 作 不 徃 劉 朥 公 内 又 参 柔 爲 衆 玄 儒 是 交 誠 者。海 道 妙。 屈。 易 有 同 作 歷 桂 章 蒼 也。 迨 皆 蟾。至 Z Ż 爐 象 指 契。運 꺠 今 歷 用。治 教 能 而 網 伯 仙 漢 良 敍 者。爲 火 領。陽 有 劉 有 而 道 中 中 興 爐 山 不 之 復 伯 之 儒 也。其 魏 道 過 明 火 以 陬 香 僧 Z 也。黄 叉 餘 公。矯 錚 道 授 陽 M 以 錚 乃 矯 術 俱 而

草本成於甲辰之首 冲舉之羽翮。 俱歸於正 付之架棗顏之日正義蓋有取於董子正其義。 十三年歲次戊申二月朔旦會稽後學元眞子董德寧靜遠序於四峰山居之集陽樓 ·獲遇其傳在苒二十餘載至乾隆壬 無 文。然 道。 一辰之首夏迄今五稔而稿凡十易本擬祕之山中不欲問世復蒙眞師囑以流布:"佁猶待也其修煉之元機業已得之安可隱默有資天心因不揣鄙俚而註解是是在再二十餘戰至乾隆壬辰歲仰賴天祐始得眞詮而朝夕闡發行持又十有餘之 家本 不入於曲 業儒。 | 徑穿門此區區之心也用贅數語弁諸簡首。| 有取於董子正其義不謀其利之意又義者。| 今五稔而稿凡十易本擬祕之山中不欲問 入其堂室。 而 亦 稍 **詮。涉** 而 其 門牆。 百人之正路也欲使後本日世復蒙眞師囑以流布 以質夫有道者正 且 幼 慕 修 養性命 之焉乾 後來之 是餘之 於 其

### 正 義

參 朱 之 註 學後 子當與蔡西 此 同 書者俱指爲丹道而畧其一契者原爲儒道兼行之書 世失其 者原 **孫傳至邵** Щ₃ 反 『部子始發明之其邵子乃得」「祖子始發明之其邵子乃得」 矡 也。 儒 者 用 之。可 一為之考異註義今二賢之書具在儒,乃得於陳希夷而希夷之源流實本: 置 以 乏而 治 國 御 不 政道 察也。 惟朱子 家 行 之。 知其 口 以 本 養 儒林。 源。性 於 且 修 身。奈 參 歷 謂 同 易 歷 契 中 赭 可 也。先 故 天 家 據 非

由於不明也所以註此者宜詳考其文意此書者不但不能達其玄理而於文意參问契之書乃漢人之語其文解古奧 誣 化。由 而道 p 期 書乃漢人之語其 文辭古奧加 父義深究其易道而後研窮其丹學庶幾內外頹融功侔造公文義亦是難明以致人人各見而紛紛多歧此道之不行其過,加之易理深微丹道玄妙故在諸書之中尤爲難曉後人

朱子謂: 予 力 晚 參 學。 同 何 契 能 文 者。也。盡 曉,且 章 極 叉 好。 〈限於尺幅古 其 用 字 呰 根 亦 据 不 能 古 書叉 具載。 謂 惟 其 田 做得 於 易 者。極 皆 妙 極 精 標 緻。 出。故 此 兼 稍解 契中 其 引 用之 義。 以 典故。

契 繼 易 而 作

自 來註 述 开 魯 皆不 反切其字 · 音。 井 不 解其 字 義此未 知其故 何 也。 夫四子六經。 固 聖 經

之。出 出於鄙意爲多此誠孤見寡聞其中濶畧之處是所不免然不敢杜撰亦有所受之也諒明者知駐是書者無慮數十家而余藏書旣寡且又心目慵懶不耐搜羅故所見者不過六七種而是註

前人之言其有失於義理之當者本應逐條論辨以歸 粉指斥謬誤是乃聚訟之書非達道之學也故向來有差誤之處者而余註中但倍加詳明使讀前人之言其有失於義理之當者本應逐條論辨以歸於其正但立言著書原爲開發道德若紛 者了然心目則自不爲他說所搖 海明乃陰陽 海 海 等 耳。

元宮故是註於五所謂乾坤運施行 **胜中引用儒道之書**皆取其切當者以證其義不敢妄扯經典及攙入邪僞之說以獲罪於天元官故是註於天地七政之道頗爲詳悉以證夫天人合發之機也。 天地之轉運 造化日月之升 行。 天下然後治又謂學道須 沉 以證夫天人合發之機也須洞曉陰陽深達造化方能追二量陽之至廣大而至高明者也無論治 一氣於黃道會三性於惡治國修身皆宜深究。 合三性於

貽 自束髮時間 而償 機透露則大相逕庭矣有志於道者自可而償其宿願今蒙天祐獲其眞詮故註中自束髮時即慕養生之學而每讀丹經儼 也。 倫問 志者能修德行仁 /經儼如嚼蠟B |精研熟究斷a 中 雖 不 敢 虚 因 有 共源耳。 一年了得明此道當無隱以生 當有 心靈神 洩 悟之妙。 以造眞玄之大 道 焉。 詳,告明。學 告

儒註經書之法詳其義理考其文辭可分則分之可合則合之而註中務使其脈絡是是註者其分章之處畧同舊本而更爲裁訂以定其章旨至於分節之體大與舊說一眞機透露則大相逕庭矣有志於道者自可循流以達其源耳 以 是 割裂且每章之後又加總結數語以明其一章之大旨此乃余之恩魯每苦於讀證經書之法詳其義理考其文辭可分則分之可合則合之而註中務使其脈絡 書。 無爲之聖域此亦予之深願也夫。 不厭其言之頻繁也然又有期望之心欲其人人知道個個談玄而使志士仁人登峰造一 説不 貫不串。同。 不 乃 敢妄 倣

兀眞子 識

## 周易参问契正義目쑆

#### 上篇

乾坤者易之門戶第一章 易者象也第三章 八卦布列曜第五章 火記不虛作第九章 火記不虛作第九章 子午數合三第十一章 世間多學士第十三章

推演五行數第十六章是非歷臟法第八章是非歷臟法第八章是非歷臟法第八章者人於猛火第十章章。

關關雎鳩第十二章特別與為其理第八章時別與以取火第六章時別與與第八章時別與與第八章

第三 章

| 精鄙夫第 澄

辭 I I M 之 所 為 第 四 立 쯺 而 道 大第八章 霏

按 参同契三篇自來以 為魏公所作彭 眞 亦當 言之矣或有謂魏 公與徐從 事。 滹

人 而 比比皆然不能枚舉且上中下三篇之書各有義理如何可分作經註此明眼記諸者且紛更不一而錯亂實多也殊不思其書中之四言五言以及散文有斷一有以上篇爲正文以中下兩篇俱作爲註者又有將四言五言及散文乃各集書 三人各述一篇然總之世遠 年 酒 固 不免於舛誤而終難究其本源未 便擅 爲 改易奈 成章。 不 可分之 爲 後

之。處。經 予亦不暇細 述、 但三篇之作總敘大易內養爐火之三道是以上篇言易道 可分作經註此明眼人自能 為多面方 知

以 、內養其爐 火 則間及之中篇則 内養爲多而 易道次之時 熄火 則 义次之 下篇 乃爐 水馬多。

以象三才之體 而 内 養爲 八章以象八卦之用 次易道 也今予 更爲 註 次 分上 机。 也總之爲三十六章以象老陽之數也合上篇爲十六章以象二八之權也中篇十 此三篇之中其三 一道之詳簡有 亦 同 流十二 也 如此故魏公之三篇者 章以象歲 言之爲參同契以 月之度

太極函三之至理此部正義之道云爾。

下篇

ini

# 周易參同契正義卷上

# 會稽後學元眞子董德寧註

#### 上篇

子成八卦。而八卦相重相合。乃變化六十四卦。故以乾坤爲衆卦之父母也。坎離者。易以坎之初爻。曰長女。離得坤之中爻。曰中女。兌得坤之上爻。曰少女。是乾坤相索相交。以生六化生六子。震得乾之初爻。曰長男。坎得乾之中爻。曰中男。艮得乾之上爻。曰少男。巽得坤地。則乾坤豈非日月之門戶哉。故曰。乾坤者。易之門戶也。易以乾爲父。以坤爲母。而乾坤 用。匡郭猶範圍。其二用變化衆卦。周流六虛。如匡郭之範圍民物。戰軸之轉運輪輿。故謂坎 正則城全。軸正則輪轉。而日月之形象如匡郭。其日月之運行如轂軸也。又坎離爲乾坤之二 謂獨俗言腔當。是也。穀者。乃車輪之中心。以容軸也、軸者。乃車輪之輻股。以湊戰也。蓋郭 爲月。以離爲日也。匡、正也。又古有匡城。今言匡郭者。即城郭也。此喻日月之輪。徐天池所爲月。以離爲日也。匡、正也。又古有匡城。今言匡郭者。即城郭也。此喻日月之輪。徐天池所 章。以易謂坎離。以日月爲易。蓋乾坤爲天地。定位乎上下。而日月往來於東西。 出入於天 其易之蘊耶。故此乾坤之變通衆卦。包蘊諸爻。猶人物之居藏出入於門戶中也。又本篇第一 易之門耶。又日。闔戶謂之坤。闢戸謂之乾。一闔一闢謂之變。往來不窮謂之通。又日。乾坤 乾坤者。易之門戶。衆卦之父母。坎離匡郭運轂正軸。 圖音谷。軸音逐。 離医郭。運轂正軸也。然乾坤爲陰陽之體。坎離爲陰陽之用。千變萬化。皆由此出。故魏公

言之。以 **坎離爲藥物。亦以** 此四 之 綗 領焉。而 爲樞紐者。又不可焉。而丹道用乾坤 不知也。 牝牡 四卦以為橐籥覆

陰陽之道猶 衛音碱°○牝、畜母°牡、畜父°此喻陰陽也°陳抱一曰°乾者°純陽之牡卦°坤者。純陰之牝 卦。坎者。陰中有陽。離者。 陽中有陰。乃牝牡相交之卦。故謂之牝牡四卦也。 橐籥者。慮器 長。爻象之變化。無不在此四卦覆冒之中。以成歲時之節候。以作衆卦之綱領也。易曰。夫天地覆戰乎外。二氣往來乎內。猶槖籥也。是以乾坤爲槖爲體。坎離爲籥爲用。凡陰陽之消 也。豪即鞴虄。箭乃其管。即治工用以鼓風之物。是也。道德經云。天地之間。其猶橐籥 易。開物成務。冒天下之道。卽此義耳。然是道也。 工御者準繩墨執銜轡正規矩隨軌轍或吸收 **猶工者準其繩墨。則規矩正而無差。如御** 婢忍切。牡音 す。蓋

節有五六經緯奉日使。處立 東西爲緯。今以年爲經者。則十日。以五日爲一候。而六候 常有定。氣數盈虛。亘古如斯。而無少差謬者也。 乎中。乾坤制御 之數可記。而歲功乃成也。故曰。處中以制外。數在律歷紀也。月節有五六者。蓋一月有三 執其銜轡。則軌轍隨而勿失。此言天地日月。經 平外。其陰陽上下之升降。日月東西之往來。以成晨昏晝夜。寒暑溫凉。則律將於者一十七節氣也。歷者。歲時氣節之數也。紀者。記也。謂坎離處治 候。而六候爲一月之節也。經緯奉日使者。縱曰經。橫曰緯。又南北爲經。 治也制、御也。律、律呂也。律呂有十二。乃均布 處中以制外數在律歷紀月 日爲緯也。使、令也。猶主也。言歲

者。總以奉

生使也

g。 棄併爲六十。 剛柔有表裏朔日 屯直事至暮

以月爲緯。以月爲經者。則以

日則有月。有

月

則有歲

蒙當 卦用之依次序既未至晦 爽終則復更始。 肫o直

以此六十卦爲火候。而鼎爐中亦有晦朔弦望。併屯蒙旣未濟之體用。學者當深究之焉。也。終則復更始者。自朔日屯蒙起。至晦日旣未濟終。終則復起。如環之無端也。然丹法 濟卦也。晦、月之盡也。又暗也。爽、明也。言至三十日之明。用旣濟。三十日之暗。用未濟序。而惟除乾坤坎離四卦外。其餘諸卦。依天而用之也。旣未至晦爽者。旣、旣濟卦也。未、未事。初一日之暮。當蒙卦受事。此卽謂晝夜各一卦也。用之依次序者。謂依周易上下經之次 當受者。朔、月之初一也。且、早也。蓋上文牝牡四卦。覆冒陰陽之道。以成歲時氣節之數。今 將此兼併之六十卦。乃分布於一月之中。 下三爻爲內卦。即 如巽離坤兌之類。是也。又有爻畫之剛柔。則奇者爲剛。偶者爲柔也。凡重卦有六爻。以 一綱領。其餘六十卦。皆由此四卦之陰陽交合。二用之周流六虛。爻畫相鼐。體 同。復、扶候切。 ·卦者也。故曰。棄併爲六十也。夫卦之屬陽者爲剛。如乾坎艮罠之類。是也。屬· 裏也o上三爻爲外卦o即喪也o故曰。剛柔有表裏也o朔旦屯直事o至暮蒙 )周易之卦有六十四。今言六十者。以乾坤坎離四卦。 以成日辰晝夜之度。是以初一日之旦。 爲體 象相併。而 爲用。乃諸 應屯卦直 温陰者爲

辰 為 期 度 動靜有早晚春夏據內體從子到辰巳秋冬當外用白

午訖戌支。也。日出爲早而應動。日午訖戌支。訖音吉。〇夫一年有十二 外用也。午月夏至陰降。乃 陽之道。陰爲内爲體。 )夫一年有十二月。一月有三十日。而 外用而飲於內體也。是以子爲陽生。至已爲陽極。 爲外爲用。陰主降。陽主升。如子月冬至陽升。蓋自內 入為晚而應辭 故曰。 日辰爲期度。動靜有早晚也。 日之期。 則以十二辰爲度 而午爲於

兩卦有十二爻。今一日之中。有十二辰。猶兩卦之十二爻也。當罰應春秋昏明順當外用。自午訖戌亥也。又上文以一日之內。用兩卦直事。其實罰應春秋昏明順 春。卯辰巳爲夏。故曰。春夏據內體。從子到辰巳也。而午未申爲秋。酉戌亥爲冬。故曰。秋冬 生。至亥爲陰極。其在四時。則署夏爲陽爲外。秋冬爲陰爲內。今以日辰比四時。乃子丑寅爲

寒暑爻辭有仁義隨時發喜怒如是應四時五行得其序。愛音看。 道。日陰與陽。立地之道。日柔與剛。立人之道。日仁與義。此之謂也。隨時發喜怒者。隨、順道。日陰與陽。立地之道。日柔與剛。立人之道。日仁與義。此之謂也。隨時發喜怒者。隨、順 以斷每爻之吉凶也。但爻有剛柔。辭有仁義。而剛爲陽爲仁。柔爲陰爲義也。易曰。立天之 骨明順寒暑也。爻辭有仁義者。爻、卦晝也。辭、周公所繫之辭。夫子所作之傳。總謂之爻辞。 明而氣溫。日入爲骨而氣凉。順、從也。言以一日骨明之溫凉。猶從乎一歲冬夏之寒暑。故曰。 也。陽氣當春而發生o生爲賞也。陰氣當秋而肅殺。殺爲罰也o故曰。賞罰應春秋也o日出爲 金。冬水。而五行乃得其次序矣。 其氣候也。春木。夏火。季夏土。秋 而範圍天地陰陽之神機。以成歲月日辰之氣數。則自然春溫。夏熱。秋凉。冬寒。而四時各應 怒之陰陽也。如是應四時。五行得其序者。蓋上文歷敍牝牡四卦之體用。以變化六十四卦。 也。時、四時也。春夏主發生。爲陽爲喜。秋冬主飲藏。爲陰爲怒。言隨順四時之令。而飲發喜也。時、四時也。春夏主發生。爲陽爲喜。秋冬主飲藏。爲陰爲怒。言隨順四時之令。而飲發喜

#### 右第一章

此章言乾坤坎離四卦。覆冒陰陽之道。以成年月日時之 節候o而作六十四卦之綱領o爲周易參同契之樞要也o

夫子之言也。今魏公引之。以發明易謂坎離。并日月爲易之義。下文乃詳言之焉。 交陰之類。是也。故天地設位乎上下。而陰陽變化行乎其中矣。此二句。乃易大傳 設位而易行平其中矣。致、置也。易者。生生之謂易。蓋陰陽性生無窮也,

天地設位 天設位乎上。地設位乎下。此乃陰陽之配列也。易日。天尊地卑。乾坤定矣。又日。廣大配天 者乾坤之象也設位者列陰陽配合之位也。數以天地爲乾坤之東也。 易謂坎離坎離者乾坤一 一用無爻位周流行六虛往 地。故以天地爲乾坤之象也。

之句耳。 用二

卦。而無常居之所也。易曰。爲道也屢遷。變動不居。周流六虚。上下無常。剛柔相易。此之謂者。何卦六爻之虚位也。往來者。如易所云。往者屈也。來者伸也。即此之義。言二用往來屈老而八少。故謂陰爻爲六也。然九六之二用。初無一定之爻位。乃周行於六虛之間也。 六虚老而八少。故謂陰爻爲六也。然九六之二用。初無一定之爻位。乃周行於六虛之間也。 六虚,以離爲乾坤二用也。而二用者。易所謂用九用六。是也。蓋卦爻之奇者。爲陽爲九。而偶者。水離爲乾坤二用也。而二用者。易所謂用九用六。是也。蓋卦爻之奇者。爲陽爲九也。又曰。陰數六久即八八八十十十八分無治中,易謂坎離也。乾坤者。陰陽之體。坎離者。陰陽之用。故以來即八八八十十十八分無治中,易謂坎離也。乾坤者。陰陽之體。坎離者。陰陽之用。故以來即八八八十十十八分無治中,易謂坎離也。乾坤者。陰陽之體。坎離者。陰陽之用。故以 日月 來旣不定上下亦無常 然坎離爲日月。 其象亦如是夫。 而日月爲易。 上、上聲。下、去聲。○坎爲月。離爲日。而日月爲易。故以 幽潛淪匿變化於中包囊萬物爲道

器用者空故推消息坎雕沒亡 31 用無爻位。周流行六處。此 即訓幽潛淪匿也。然二用之

以有卦象者。獨埏增之器空爲用。而可盛物以爲利也。是故推測其爻位消息。但見有衆卦之之無而爲用耶。今魏公謂以無制有。器用者空。 是用此之義。以爲二用之無爻位。而乃制造也。當其無者。中間虚處也。其器中虚。所以善盛物。但人知其盛物之有而爲利。豈知其空虛 用。亦周流於六虛之中。往來於鼎爐之 魏公發明易行乎其中之句也。然丹法亦以乾坤爲體。爲鼎爐。坎離爲用。爲薬物。其陰陽二 之消息。囊括萬事之吉凶。以定其進退存亡之機。則豈非爲易道之綱紀者哉。道德經曰。既 埴以爲器。當其無。有器之用。又曰。故有之以爲利。無之以爲用。蓋埏埴爲器者。 和土爲器 剛柔相易。奇偶相生。而實變化於六位之中矣。物、猶事也。言二用之見於諸卦。乃包舉百物 象。而坎離二用乃沒亡矣。蓋其周行乎六虛之間。淪匿乎三極之內故耳。此節與上節。乃

內。而亦無中生有。以結其蠶胎者也。 言不茍造論不虛生引驗見效核度

館原數理之徵兆。而作爲是說者也。此節乃承上文。以起下文之意。坎戊月精雕一效。考校陰陽之神化。計度日月之晦明。推究其等類。連結其字句。是坎戊月精雕 神明推類結字原理為後作。論議非虚偽而妄生。乃引其將來證驗。見其已往功神明推類結字。原理為後、校音教。 度音鐸。〇此魏公自述其言辭。 非苟且而造

良納丙。兌納丁也。今以坎納戊土而爲月。而月爲陰氣之精華。 氣之光明。故曰。坎戊月精。離已日光也。夫日往則月來。月往則日來。 日光日月爲易剛柔相當。按納甲去。坤納乙癸。農納庚。異納辛。坎納戊。離納已。日光。日月爲易剛柔相當。按納甲法。即納干法也。以十天干納於八卦之下。則乾 離枘已土而爲日。而日爲陽 而日月之代明。有

而居上。月爲陰柔而居下。又日昱乎聲。月昱乎夜。此乃陰陽得其體。故謂剛柔相當也。 易變易之象。又日月二字相疊。則湊成易字。故謂日月爲易也。其易字之義。日爲陽剛

旺四季羅絡始終青赤白黑各居一 一方皆稟中宮戊己之功。

也。況戊已乃坎離所納之甲。 用。其周流變化諸卦。以明吉凶消長之理。猶戊已之土。分布四季四隅。 而成陰陽節候之氣土。其分布於四時四方。則爲辰戌丑未之土。 故謂皆稟中宮戊己之功也。 此喻坎離九六之 四季之末。而土各旺十八日。此謂土之羅絡其始終也。青赤白黑之四者。以青屬木而居東。 赤屬火而居南。白屬金而居西。 黑屬水而居北。 皆各居其一方。惟黃居乎中。 而爲戊已之

#### 右第二章

則坎離之功用。豈不大哉。

原理結字而立論。日月相交而成易。終言戊已之土分旺。猶坎離之用周流。而爲易道此章首引夫子經文。發明乾坤列陰陽之體。坎離爲乾坤之用。以成其變化之道。次言 五行之綱

維者也。

# 易者象也懸象著明真大乎日月窮神以知化陽往則陰來輻輳

而輪轉出入|更卷行。當像也。又曰。懸象著明。莫大乎日月。又曰。窮神知化。德之而輪轉出入|更卷行。輻音福。輳音湊。卷、上聲。○易大傳曰。是故易者。象也。象也

現像之最大者也。於是窮其日月之神。而知其陰陽之化。陽往則陰來。陽伸則陰屈。盛也。今魏公引此。以發明日月爲易之義、蓋言易則謂象。而象卽爲日月。其日月之業 乎夜。更迭出入。卷收舒放。殆亘古今而不息者。此乃易象之神化也。 易有二三百八輳於穀。而輪轉無停耳。即首章運轂正軸之義一也。是以日昱乎晝。月昱 易有二三百八 公引此。以 月爲易 之義。蓋 則謂象。而 。其日月之著明。 如幅之

易。是也。又有天易聖易心易之三易。蓋陰陽之升降。日月之往來。乃天易也。卦爻剛柔之而此以爻畫符合衆卦爲易也。又按古有三易。乃三代之易也。夏日連山。商日歸藏。周日周 易。故夫子曰。易與天地準。故能彌綸天地之道。又曰。易之爲書也。廣大悉備。有天道焉。有變化。吉凶消長之數理。乃聖易也。善惡之靡常。動靜之無定。乃心易也。然聖易實包乎三易。是也。又有天易聖易心易之三易。蓋陰陽之升降。 日月之往來。乃天易也。 卦爻剛柔之 四爻。今據按其爻畫。·摘取其合體。是符合為六十四卦矣。 然上節乃言日月之迭運以爲易。 動靜。則於修養思過半矣。胸至朔日震來受符當斯之時天地構其精之經行。聖易之變化。心易之晦至朔日震來受符當斯之時人時天地構其精人道焉。有地道焉。又日。引而伸之。觸類而長之。天下之能事畢矣。是以學道者。當明天易 四爻據爻摘符符謂八十四卦。據、按也。摘、取也。符、合也。謂卦之合體

者。厚而凝也。男女者。喻陰陽也。所以爲化生萬物。此言天地之元氣交密。則萬物醇厚以凝疊持其形神也。易日。天地絪縕。萬物化醇。男女撰精。萬物化生。蓋絪縕者。元氣交密也。醇

其形者也。而陰陽之元精搆結。則萬物生生以成其質者也。然精由氣化。

而氣由精生。其

晦朔相交之象也。搆、牽也。結也。撢、猶叠也。言當晦朔亥子之時。而天地牽結其精氣。日月日月相擅持。做。驗也。蓋坤初索於乾。而乾初交於坤。以成震卦。乃一陽生之信驗。猶日月相擅持。搆香姤。撙音潭。○晦至朔旦者。即所謂晦朔之間也。農來受符者。符、信

生化之義耳。雄陽播玄施雌陰化黃包混沌相交接權與樹根基經交接。并人物雄陽強之所。其陰陽兩相交合。而後化育流行。亦此之象也。故下文重言天地壁於晦朔之間。玄子之分。其陰陽兩相交合。而後化育流行。亦此之象也。故下文重言天地未嘗相離。但所謂精者。乃至純至粹之稱。非粗雜庸惡之物也。今魏公用此之意。以日月合

會稽而居東。鄂在荆楚而居西。此喩址基也。言陰陽之經營度旋。以養其址基者也。 凝神以其根基。故謂權興樹根基也。經營養鄞鄂者。縱橫而度日經。 回旋日營。鄞鄂。乃地名。鄞在持。猶太初混沌之未分。故謂混沌相交接也。權輿者。始也。樹、植也。言陰陽之廢始。以樹植為黃。而德主化育包含也。夫晦朔之間。陽禀陰受。雄雌相須。乃天地之氣交接。日月之精叠 營養鄞鄂凝神以成軀衆夫蹈以出峽動莫不由音銀。蝡音盾。〈營養鄞鄂凝神以成軀衆夫蹈以出峽動莫不由。施、去聲。樹、上聲 出。蝡動莫不由者。衆夫。衆人也。蝡動。蠢蟲動貌。喻萬物也。言人物之生化。亦皆由陰陽交成驅者。以經營有往來之義。 是乃氣之所爲。必須神凝其中。而後能成其形驅焉。衆夫蹈以會稽而居東。鄂在荆楚而居西。此喩址基也。言陰陽之經營度旋。以養其址基者也。 凝神以 陽播玄施者。天爲 於是仲尼讚鴻濛乾坤德洞虛稽古當元皇關雎建始初冠婚氣 合以成形質。而人物之性。亦禀賦於其中矣。朱子所謂蓋天地萬物。本吾一體。即此之義也。 陽爲雄。其色爲玄。而德主播揚施與也。雌陰化黃包者。地爲陰爲雌。其色 施、去聲。樹、上聲。鄭

舜。則克明峻德。溶哲文明。豈非至治之首君哉。故日。 稽古當元皇也。建、立也。關雎。詩之 空洞歪虛。能包含萬物。變化衆卦。故曰。乾坤德洞虛也。稽、考也。舊始於二典。而稽古之堯 和一一年力事後。鴻濛、俱上聲。〇讚、稱美也。鴻濛、元氣也。乃氣之太初。言夫子嘗 讚始初之氣化也。洞、空也。易先乾坤爲陰陽之始。 而其爲德。乃

此節魏公引聖人作經之首義。以證上文天地日月之精氣。乃先行交感。而後成其化育之滋、蕃也。春秋首書元年春王正月。以表君道始立。而治化由此荫蕃。故日。元年乃芽滋也。之所首重。紐、結會也。言冠婚亦陰陽之氣。始行成立而紐結。故日冠婚氣相紐也。芽、萌也。 篇。得情性之正。立人倫之始。故曰關睢建始初也。冠者。成人之始。婚者。夫婦之初。乃禮

**聖人不虛生上觀顯天符天符有進退屈伸以應時**。符、信證也。言聖在第一章 際。天地構構。日月合璧。乃陽施陰化。則鄞鄠成而易道行矣。於是人物之生。亦莫不由於此道。以成其形質者也。故末引聖人作由於此道。以成其形質者也。故末引聖人作由於此道。以成其形質者也。故末引聖人作明,當時朔之間。 農卦受符之耳。

時不成。聖人以神道設教。而天下服矣。此之謂也。故易統大心復卦建始前長為法於天下。豈虛生也哉。易日。觀天之神道。而四故易統大心復卦建始前長入。此乃天符之進退屈伸。以各應其時候者也。故聖人生於天地之中。仰觀俯察。以立人極。之信證。而天信則有盈有虛。有生有殺。如陽長則陰消。陽衰則陰盛。寒暑之往來。日月之出

子繼父體因母立光基消息應鐘律,升降據斗樞每子位之中也。復者。 子繼父體因母立光基消息應鐘律,升降據斗樞每子位之中也。復者。

全明於東方之甲位。其象如乾。而應乾卦之納甲。乃三陽全也。此時月與日相對。:兌卦之納丁。乃二陽生也。此時謂之上弦。其形如弦之平。如繩之直也。月至十五震。而應震卦之納庚。乃一陽生也。月至初八日之昏。現半明於南方之丁位。其象: 震。而應震卦之納庚。乃一陽生也。月至初八日之骨。現半明於南方之丁位。其象如兌。而應晦朔亥子之間。合璧之後。漸漸相離。至初三日之骨。 而月始出徼明於西方之庚位。其象如 **兌受丁。上弦乎如繩十五乾體就盛滿甲東方。麥、蔬兩切** 冬至。身中自有一陽生。此又不可不知耳。人身中。亦有冬至。如復命篇曰。煉丹不用尋 但陰所陽 移。一陽初動處。萬物未生時。是此義也。但復卦之內卦是震。外卦是坤。其震爲長子。長子陰之下。一陽復生。此萬物生意將絕而復續。故曰復也。堯夫邵子曰。冬至子之中。天心無改之心也。天地生物之心。雖無時不見。然必待十月純坤。而陽氣收飲之極。至十一月冬至。積始萌。建立於十一月之冬至。故夫子贊易復卦曰。復其見天地之心乎。蓋天心者。 天地生物也。北斗爲帝車。而天之運動。乃依斗之所指也。言易象之變化。總統乎北極天心。而復卦之為陽。呂爲陰。而律呂有十二管。乃按其方位。均布於地。以候一年之節氣也。 斗樞者。北斗爲陽。 至。身中自有一陽生。此又不可不知耳。 11日出為爽震受庚四方八日身中。亦有冬至。如復命篇曰。煉丹不用尋 11日出為爽震受庚四方八日所謂冬至者。其在年固爲十一月。若在月則爲晦朔之間。在日則爲亥子之分也。然丹法之陽氣化之消息。則應於鐘律之十二節候。其日月之升降明晦。則擴於斗樞所指之運行也。繼乾父之體而受事。然實因坤母之驅以立基。蓋坤初索於乾。而得一陽爻以成震也。至於 月之卦 滿 而 也。消 蟾蜍與兔魄日月氣雙明蟾蜍視 息者。 で自子 也。 生。 切。〇爽、明也。 蓋月與日。自 精光。 如兌。而 日之昏。吐 故謂之望。 律呂 扪 O

八道已訖屈折低下降。 除。折音舌。〇蟾蜍者。乃金之精。爲月之形體 彻

形體。乃瞻視其卦象而爲節候也。蓋一月有六候。而六侯之卦。即上文之震兌乾。下文之異之曉也。則月將西入。而日已東出。俗言月半兩頭紅。亦是雙明之義也。蟾者。瞻也。謂月之陽氣。而相感以生其明。故謂之氣雙明也。又望之晚也。則日自西將入。而月自東已出。其望 魄者o乃木之氣。爲月之光華也。蓋月本無光。因受日之

其魄也。故中篇第三章日。始於東北。箕斗之郷。旋而右轉。嘔輪吐萌。是此之義也。 管 記晦。東北者。艮寅方也。乃月造端之地。今晦日於此而盡喪其明。至朔日自此而更蘇 節 記日之晨。在於東方之乙位。其明盡喪。 其象如坤。而應坤卦之納乙。乃三陰全也。 此時謂之於南之丙位。其明半虧。其象如艮。而應艮卦之納丙。乃二陰生也。此時謂之於南之丙位。其明半虧。其象如艮。而應艮卦之納丙。乃二陰生也。此時謂之下弦。月至三十 緒也。月自朔至望。乃陽已極矣。陽極則轉陰。而陰受陽之統緒也。故月至十六日之平明。現 於西方之辛位。其明乍虧。其象如巽。而應巽卦之納辛。乃一陰生也。月至二十三日之晨。值

已極。其道已窮。勢必屈折下降。而將漸損其光明矣。十六轉受統巽平見平明氣而生光明也。七八者。十五也。言月至十五日。其盛十六轉受統巽平見平則良坤。其象有陰陽消長之節。猶月之有盈虧之候也。免者。吐也。謂月之光華。乃嘔吐其精 艮直於丙南下弦二十三坤乙三十日東北喪其明。 見音現。直同值。 相禪與繼體復生龍王癸配甲乙乾坤括始終七八數十五九六 亦相應四者合二十。陽氣索滅臟之節候也。禪者。傳也。言六卦節候已盡。則亦相應四者合二十。陽氣索滅臟。禪、去聲。復、扶候切。〇節者。 即上文六卦

夜有是短。月之出沒有早晏。而其方位有不同。月節有大小。合朔有疾徐。而弦望有先後也。言之。以明六卦之陰陽消長。及納甲八干之方位相關如此也。可不必執泥。 蓋考之歷法。晝處。而戊已乃中宮之土。無往不在故也。又所言月出沒之方位。 并弦望之日期。此不過大概言六卦納八干。而坎離戊已。何以獨不與者。蓋坎納戊。離納已。其坎離爲乾坤之用。往來六十五也。四者合之。乃三十日也。當此之時。而月之陽氣失明。乃索然滅嵗而爲晦矣。但以上之終。而乾坤總括十千。統包陰陽。故謂乾坤括始終也。七八者。 數之十五也。九六者。亦應 學者勿以辭害其志耳。 兪全陽亦嘗辨之。故 生陽o故曰。繼體復生龍也。八卦各納一干。惟乾納甲壬。坤納乙癸o爲納兩干。為龍也。謂震得乾之一陽。是繼乾父之體也。震象重陰之下有動物。乃生龍之 甲乙 依 J也。夫十一 也。謂震得乾之一陽。是繼乾父之體也。 相 0 干以甲乙爲始。壬癸爲終。又朔與十六日。乃陰陽之始。望與三十日。乃陰陽 H 月 照 前合璧。而坤復傳於震。故日。節盡 象彼仲冬節草木皆摧傷佐陽詰商旅。 Jo 農象重陰之下有動物。 乃生龍之象。是爲陰 相 禪 奥 也 o體者。乾 之體 D 他。龍 故謂

。而萬物乃閉藏消滅。草木皆摧敗傷殘。此時當輔佐微陽。須安靜以固其發生之本。乃下口臟象時順節令閉口不用淡。詩音乞。○夫一月六候已盡。乃晦朔相禪。而日

# 寂不可視。匡郭以消亡謬誤失事緒。言還自敗傷別序斯四象以

以滅藏。是同一理也。倫謬謨妄動。則失其事人局者oundwinn專之on一人,其日月形象消亡見其端倪也。今晦朔之間。日月撢持。混沌交接。而氣象空處湛寂不可覩。其日月形象消亡見其端倪也。今晦朔之間。日月撢持。混沌交接。而氣象空處湛寂不可覩。其日月形象消亡 以分別其明晦。而序次其四象。以開曉夫後生之盲瞽耳。按上節象彼仲冬句起。至此節曉後以滅巖。是同一理也。倫謬誤妄動。則失其事之端緒。若妄言得尤。乃自取其敗傷之咎也。是 萬物閉藏。而一陽雖復。生機尙徼。其天道甚浩大而極高廣。太玄至幽遠而無形容。此不可 院後生言。盲者萌。○匡郭者。日月之形象也。四象也。言仲冬之節。草木擢残。 是,宣者萌。○匡郭者。日月之形象也。四象者。即上文之七八九六。蓋七爲少 生育止。舊本在下篇會稽鄙夫句之前。陳抱一移至於中篇。子當右轉句之上。而 兪全陽謂其皆非也。因移至於此。今考其文義。群其叶韻。是爲得理。故從之焉。

#### 右第四章

此章承上章天地日月之交合。而言聖人觀天符之屈伸。統天心之消息。以發揮一月 安靜以養微陽。爲固其生發 生明生魄之六候。及八卦枘甲之方法耳。至於晦朔相交之際。象彼十一月之冬至。須

之本。以曉夫後學者也。

移耳。此又不可不知。謹按晦菴朱子曰。王蕃渾天說一段極精密。而其言曰。 天之形狀如鳥屋曬。雖皆周圍旋繞運移。而總不失其天心之樞紐也。然天典星曬之運動。無非一氣爲之推入一對有列降運移不失中。 火木金土之七政。是也。中者。天心也。 言八方布列之八卦有列降運移不失中。 八卦者。謂八方之卦位也。列曜者。 七曜也。乃日月水

上。 华在: 一。繞地左旋。常一日一周。而又過一度。日麗天而少遲。故日一日。亦繞地一周。 而在天爲道相去六度。此其日月行道之大畧也。 朱子又曰。天體至圓。 周圍三百六十五度四分度之道。與日相近。交路而過。半在日道之裏。半在日道之表。其當交。則兩道相合。去極遠處。兩 及天十三度有奇。積二十九日有奇。而與日會。一年十二會。通計得三百五十四日有奇。是不及一度。積三百六十五日有奇。而與天會。是一歲日行之數也。月麗天而尤遲。一日常不一。繞地左旋。常一日一周。而又過一度。日麗天而少遲。故日一日。亦繞地一周。 而在天爲 至行赤道之南二十四度。從冬至以後。日又漸行北矣。其日之行處。 此漸北。夏至行赤道之北二十四度。從夏至以後。日漸行南。至秋分還行赤道。與春分同。や 月五星。皆是左旋。天道日一 而多五日有奇。爲氣盈。月與日會。而少五日有奇。爲朔虚。 及日十二度。何哉。蓋天秉陽而在上。日爲陽之精。月爲陰之精也。造化之間。日。當論之。日月皆麗乎天者也。日之行。比天只不及一度。月之行。比天不及 十六度。南極去北極直徑。一 一百六十五度四分度之一。天體圓如彈丸。北高南下 季皆入於夏°十二失閏°則子年皆入於丑矣。 **運常不足。不置** 陰乏。陽得無陰。陰不得無陽。此日行所以常過。月行所以常不及也。使日之運常有餘。 居 之數也。歲有十二月。月有三十日。三百六十日者。乃一歲之常數也。故日與天會。一度有奇。積二十九日有奇。而與日會。一年十二會。通計得三百五十四日有奇。是 -大度。南北極持其兩端。其天與日月星宿。斜而 下。其天居地上 |閏以齊之。其初失閏。則春之一月人於夏。子之一月入於丑。至三失閏。 · 表货。 ·見者。 一 周天o而常過一度o 百八十二度。其南北二極之中。謂之赤道。春分日行赤道。從 一百八十二度。地下亦然o北 战 \c\日颾天而少遲。故日一日。亦繞地一周。 而在天爲朱子又曰。天體至圓。 周圍三百六十五度四分度之 渾 何以成造化之功哉。朱子又日。 亦日 北極 廽 周天。起度端。終度端。故比天道 合氣盈朔虚。而閏生也。玉齋胡 出地上三十六度。南極入地下 轉也。象山 極 也 謂之黃道。又有月行之 」。其術 地上三十六度。南極 日陸氏日。書疏云。周 天生 天道與日

陽剛陰柔。則自應日速而月遲。此皆不易之理。故諸儒之辨論。是也。今總而言之。夫日之行曜。亦自然隨之右轉而順去。其日月之行度。乃日為太陽。 月爲太陰。造化之道。陽動陰靜。於日月星宿。乃二氣五行之精華凝聚。 以現象於天者也。今天道旣以左旋順行。 則日月星其近郊靑處稍軟。而且黃與靑相粘。亦混而不分也。 但天地至大至廣。而人不之察誠耳。至其近郊靑處稍軟。而且黃與靑相粘。亦混而不分也。 但天地至大至廣。而人不之察誠耳。至初。蓋地之中心。其最堅最寬者。則載華嶽而振河海。人民居之。萬物生焉。 其地之邊處。則合皆天也。而地居其中。素間所謂大氣舉之。是也。古人比天如鳥卵。地如卵中之黃。最爲確 合皆天也。而地居其中。素問所謂大氣舉之。是也。古人比天如鳥卵。地如卵中之黃。最爲確天也。凝聚形質於中而不動者。地也。然形有涯而氣無涯。其地有窮處。而天無盡處。是以六蓋自太極混成。陰陽肇始。而天地之道。無非一氣而已矣。 其氣之流行上下四方而不息者。月。其行之遲。則不及於日。此其大率也。以上諸儒之論。固爲詳悉。 然余亦嘗聞之至人曰。太臣金焉尊之,乃是又入; 處。故謂之天道一周也。此乃余之,己善,惟則是一年。則多一周天。而亦還其原起度之行度至健。乃一日行遍周天度數。而又過一度。積至一年。則多一周天。而亦還其原起度之行度。朔則緯於地。望則經於天。乃一月行一周天。亦還其原起度之處。故謂之月也。其天之度。子時至地子方。午時至天午方。乃一日行一周天。而還其原起度之處。故謂之日也。月之 次其行之疾遲。則天爲第一。鎭星上爲第二。歲星木爲第三。熒惑火爲第四。太陽日爲第五。只得將其逆退。與天度相值處算之。因此後遂謂日月五星逆行也。但天與七政八者皆動。今 管見°未知當 說。取 第六。辰星 0 幸高明者敎之。 水爲第七。太陰月爲第八。蓋天土木火。其行之速。則過於日。 之度耳。草廬吳氏曰。古來歷家。蓋非不知七政亦左行。及天十三度有奇。今人却云月行速。日行遲。此錯說也。 處算之。因此後遂謂日月五星逆行也。但天與七政八者皆動。今 行 家以 而金水 右

卦象變化。而準擬其形署容現之兆機。在外。乃立裘以爲模範。 而占其陰消陽息之氣候。則故惟推度七曜迎移之節度。及考效天符進退之信徵。庶可默識其端倪也。是以居內、乃觀其氣。往來乎六合之中。流行乎三才之內。無時不然。無物不有。 但其氣最微眇。而難以觀察。 準擬其形容。立表以爲範占候定吉凶。<br/>
之元氣。即元陽也。石函記所謂元陽<br/>
準擬其形容。立表以爲範占候定吉凶。<br/>
之元氣。即元陽也。石函記所謂元陽<br/>
地子類。<br/>
の元精者。乃天地 即元精。是也。眇者。微小也。表者。司天家用之以測景推候也。範者。模也、 變而玩其占。又日。聖人有以見天下之蹟。而擬諸其形容。象其物宜。是故謂之象。乃此 事物之吉凶可預定。而動靜之休咎可先知矣。易曰。君子居則觀其象而玩其辭。動則觀 發號順節令勿失爻動時上察河圖文下序地形流中稽於 蓋天地元陽之

太極也。是以謂卦爻之動變。關乎三才太極之道。乃吉凶悔吝之所由生。不可有失其機兆之有六爻。以上兩爻爲天。中兩爻爲人。下兩爻爲地也。三極者。卽天地人之至理。而三才各一日。吉凶悔吝者 生乎動者也。又日。六爻之動。三極之道也。蓋爻者。效也。動者。變也。凡卦 移。河海之周流而不竭也。中而稽其人身動靜之心機。如情性之剛柔而有定。志氣之變易 七政之運行而有度。陰陽之消長而有時也。下而序其地理形勢之流放。如山嶽之峙立而 時節。故日。勿失爻動時也。夫出言發行。當合乎三才之道。故上而察其河漢圖象之天文。 不慎乎。所以謂治國修身。凡言行之發。當順其時節。而從其法令。故曰,發號順節令也。易 常也。此三者。皆參合而考驗之。庶乎三才之道備。則言動皆可無咎矣。易曰。仰:

之宜。近 取諸身。遠取諸物。此之謂也。 法於 地。觀鳥獸之文。與天地 動則依卦變靜則循彖辭乾坤用施

也。又斷也。辭者。文王所繫之辭。以斷每卦之吉凶。如易所謂乾元亨利貞之類。是也。又有 彖傳。乃夫子釋經之辭。如易所謂大哉乾元之類。是也o而總謂之彖辭也。 用此義云。其值動之時。則依憑卦爻之變現。以占其吉凶。而居靜之際。則拊循彖象之辭義。長之機也。夫易與天地準。今君子動靜不違於天。所以天乃祐之。而有吉無不利也。故魏公 居則觀其象而玩其辭。動則觀其變而玩其占。是以自天祐之。吉無不利。蓋君子居靜而未卜 行天下然後治。 焉。坎離周流於六虛。則剛柔斷矣。而變化現矣。夫如是。則凡天地上下之事物。豈有不治之 以明其數理也。用者。謂乾坤之用。乃坎離是也。蓋坎離施行於天地。則四時行焉。而百物生 之時。則觀象玩辭。以明其進退存亡之道也。值動而及筮之際。則觀變玩占。以達其吉凶消之時。則觀象玩辭。以明其進退存亡之道也。值動而及筮之際。則觀變玩占。以達其吉凶消 剛。剛化爲柔。而周流於每卦六爻之間也。循、拊也。彖者。易謂之材 彖、土玩切o治、去聲。○依、憑也o卦變者o謂卦象之變化o如柔變爲 易日。是故君子。

魁杓統化綱和。 懷也。易日。言行。君子之所以動天地也。 一語,也不慎乎者。 問音愷。杓音標。○可不慎乎者、謂」 考え 下治。蓋取諸乾坤。是也。可不慎乎御政之首、管括微密閩舒布寶要道理哉。易所謂垂衣裳而天可不慎乎。御政之首、管括微密閩舒布寶要道 幾事不密則害成。是也。閩、開也。布覽者。謂布陳其仁德於實位也。如易所謂天地之大德日 先。故曰。管括微密。閱舒布寶也。魁杓者。北斗七星也。史記索隱日。 生。聖人之大寶日位。何以守位日仁。是也。蓋謀事以鍵括幾微爲要。而政令以開舒德位爲 之首者。言爲政之先也。管、鍵也。微密者。隱密也。如易所爲君不密則失臣。臣不密則失身。 閱音愷。杓音標。○可不愼乎者。訓上文之動靜。下文之御政。皆當謹 可不慎乎。是此義耳。御政 春秋運斗樞云。斗。

也。言統天人之造化。而魁村爲之總結。猶網之有綱。衣之有紐也。 爻象內動言以道。在乎人心。故曰。要道魁村也。統化綱紐者。綱、總也。紐、結會土。事立於下。斗指一方。四緒俱成。此之韶也。是以言天道之樞要。 在乎斗柄。而御政之至乎中央。臨制四方。分陰陽。建四時。均五行。 移節度。定諸紀、皆繫於斗。鴟冠子曰。斗運於 爲魁。第五至第七爲杓。合而爲斗。居陰布陽。故稱北斗。漢書天文志云。斗爲帝車。運 日璇。第三日璣。第四日權。第五 日衡。第六日開陽。第七日搖光。

之錯亂。則應四時失序。是皆天人相感而動也。故曰。五緯錯順。應時感動也。四七乖戾。診左旋。有疾有徐。幷日月謂之七政也。時者。四時也。蓋五星之順從。則應四時和調。而五星緯。今日。五緯者。五星也。乃木火土金水之精氣。上結而成象。爲衆星之綱領。其運動隨天 也。言爻象之動變。則現乎內之蓍卦。而吉凶之兆機。則驗乎外之事物。故曰。 外起五緯錯順應時感動四七乖戾診離仰俯。路音侈。〇內、謂事物之外 。是乃人事動乎下。而天道變乎上也。總之言修身治國皆當愼密。而勿失其魁紐。以吉凶十八宿爲經星。上按周天之度數。下屬九州之分野。今若乖戾失度。則診離在於仰俄之仰俯者。四七。謂二十八宿。左傳所謂二十八宿四七。 是也。診、別也。仰俯。猶上下也。蓋 外起也。易所謂爻象動乎內。吉凶見乎外。是也。天象定者爲經。動者爲緯。故屋亦有經 昌宮也。統錄者o謂文昌乃統錄諸司之殿。故日。文昌統錄也。語、實也。問也o台輔者o漢 故也。文目統錄語責台輔百官有司各典所部。文昌者。史記天官書 文志云。魁下六星。兩 兩而比者。日三日也。抱天樞四星。所以輔佐北極者。 內也。外、 云。斗魁戴筐大星。日 爻象內動。吉 **凯事物之外** 

其職位矣。日合五行精月受六律紀五六二十度度竟復更始或部分。而各稱日合五行精月受六律紀五六二十度度竟後更始。合 |既統錄於其上。而台輔詰責於其下。自應陰陽燮理。鼎鼐調和。則百官有司。 乃典守其||輔上佐帝座。下率百僚。在人爲三公宰和。而其責問爲最重之任。故曰。詰責台輔也。然

之轉運而然也。 端。此亦因魁杓 作含。復、扶候切。〇五行者。卽五運也。其在聲爲五音。五行分屬於十天干之日。一 六候爲一月。故合其五六之數。爲三十日之度。而月乃與日會。其度移則又復始。如環之無 陰也。精者。精華也。六律者。卽六氣也。其在月爲六候。六律均布於十二地支之月。而陰陽 各六也。紀者。綱紀也。竟、終也。言日合五運之精華。而月受六氣之綱紀也。又五日爲一侯。 原始要終存亡之緒或君驕溢亢滿違道或臣邪佞。 而五陽五

謂君或驕溢而過其節度。亢滿以違其治道。臣或邪佞而並非循良。行爲不順其軌轍。如此日。原始要終。以爲質也。又曰。亦要存亡吉凶。則居可知矣。此之謂也。溢、滿也。亢、過也。行不順,東、終之後。而卽知其吉凶存亡之端緒矣。故曰。原始要終。存亡之緒也。易行不順,此。要、平聲。亢、口浪切。〇原者。推也。要者。求也。言推原其本始之先。要求其 丹法以神爲君。以氣爲臣。亦是此之義也。 弦望盈縮乖變凶答執法刺譏者。乃始終之可推求。而存亡之可豫知也哉。然 这望盈縮乖變凶答。

計過胎主。 発音舊。 〇 人心之邪態而生乖變。故曰。弦望盈縮。乖變凶咎也。執法者。乃太微垣之星名。 分。在人爲延尉御史之職。所以舉刺凶姦者也。刺譏者。即諷諫也。詰、責也。貽、 ] 戾。给、愆也。謂月之有弦望。以受日光之多少而爲盈虧。 其事之有凶咎。由 

緣。亦天人合發之理也。反極受正優游任下明堂布正國無害道。長極事有吉凶。猶月體之有盈反極受正優游任下明堂布正國無害道。長極 蓋居上不驕。則爲下不倍。故曰。執法刺譏。詰過貽主也。此承上文日月君臣而言之。總以**人** 不守度而驕益。臣不守法而邪佞。雖均爲失道。而諷刺者。詰責其過咎。乃遺於君主之一人。 乃天之中宮。宰制八方。爲統御周天之樞要。運化列宿之綱紐也。便游者。和順自如之貌。言 辰極正位於上。而優游任使其下。則萬曜齊欽。百司聽命矣。夫子所謂爲政以德。譬如北 丹法人身中亦有明堂。如黄庭經所謂明堂金匱玉房間。是也。 乎明堂。布其政令。則邦國咸安。無害道之憂。而天下乎矣。然 辰。居其所而衆星共之。是也。明堂。其在天者。如史記所謂東宮黃龍房心。心爲明堂。是也。 其在地者。孟子所謂王者之堂。是也。夫明堂爲諸侯朝天子之處。乃王者出政令之所。故居

### 右第五章

仰觀俯察。而知其天地之流行。元氣之變化。七曜之運移。衆屋之順逆。幷稽夫人事此章言天之運化。在乎中宮之斗樞。而人之機要。在乎中心之主宰。是以占象推候。 之宜否。以明其吉凶進退存亡之道也。故修身御政。惟自正其心。自持其 柄。乃各正性命。保合太和。則自然國治身修。而新天永命之道可得矣。

內以養己安靜虛無原本隱明內照形軀,科養者。謂修養性命之學也。虚 無者。乃外之五官不用。而內之七情俱忘。收視聽於一身之內。藏神氣於百骸之中。金丹四 百字序曰。精神魂魄意。相與混融。化爲一氣。 不可見聞。亦無名狀。故曰虛無。 黃庭經曰。

銳。解其紛。和其光。同其塵。是也。內照者。謂黜其聰明。 窮原之謂也。 觀其心。心無其心。外觀其形。形無其形。遠觀其物。物無其物。即是此義也。 養性命守虛無。 恬惔 其光。同其塵。是也。內照者。詔黜其聰明。而回光返照於內也。清靜經曰。內悟眞篇所謂返本還源是藥王。是也。隱明者。言韜光晦跡也。 道德經曰。挫其 無爲 何思慮。 皆此義也。故曰。內以養已。安靜虛 無也。原 故曰。原本隱 本者。達本

陸沉溫養子珠視之不見近而易求。 照。何憂其丹之不結。而道之不成也哉。吾儕當勉之。明。內照形軀也。然修養至於如此。乃眞隱明而眞內 而神芝可得。黃庭經云。結珠固精養神根。 玉笢金籥常完堅。故曰。閉塞其兌。築固鑂株也。下源水火之根基也。謂修養當閉塞其上關之孔缺。并築固其下關之根株。則庶乎內外無漏。 者。陸、高平地也。言修煉之道。以自己之三光。內外相合。心息相依。而沉潛於吾身坤土之 獨天之斗與星也。黃庭經日。正一含華乃充盈。遙望一心如羅星。此之謂也。今日。三光陸**沉** 以天有列星。而人有諸竅。其列星之轉移在乎斗。而諸竅之開闔在乎心。是以人之心與竅。所謂出日人月呼吸存。元氣所合列宿分。是也。此言人身之內外日月也。至於人身之星者。 津液平。外應眼目日月精。是也。而人之有呼吸往來。乃得日月之運用。謂之內日月。黃庭經 息也。珠者。蚌胎也。言用溫和之氣。以韞養其胎息也。 黃庭經曰。抱玉懷珠和子室。子能守 中也。黃庭經曰。三光煥照入子室。能存玄眞萬事畢。是也。溫養子珠者。溫、和煖也。子者。 象斗日月。是也。蓋人之有二日光明。乃得日月之形體。謂之外日月。 黃庭經所謂和制魂魄 三光者。乃天之日月星也。而丹道人身中亦有三光。如黄庭經曰。三明出於生死際。洞房蠶 萬事畢。是此義也。然是道也。雖至簡至易。但視之而不見。聽之而不聞。若不遇眞師指 易音異。〇兌者。兌上缺也。非專指爲 口。是總言上源之孔竅也。 閉塞其兌築固靈株三光 靈株者。言

之視之不見。 夫婦之愚。亦可 也。荷能修德行 黃中漸通理潤澤達肌膚初正則終修幹立末可持。一 與知與能。夫何遠之有哉。悟真篇曰。工夫容易藥非遙。說破令人失笑。故謂 石。 志不移。求得眞要。則近在目前。依 法修之o立 可成

先。方不致始勤終懈。所謂心正而後身修。本立而道生者。是也。然而欲行斯道。必須受一貫華發外。是也。初正則終修。幹立末可持者。謂學道以守正爲要。庶不入曲徑勞門。以立志爲久。而資庭中元和之氣。漸漸通暢於腠理。其潤澤自達於肢體肌膚矣。所謂和順積中。而英 **誉者。惟用先天之一氣。以結丹頭而成眞體。所謂得其一。萬事畢也。但此一氣。非遇至人指皆有。時時爲然。乃陰陽之本。水火之根。是理之源。爲數之始。即所謂道也。太極也。是故修** 也。分而爲兩。化而爲三。三才旣立。而後變化無窮。故此一氣也。其大無外。其小無內。物物 陽之謂道。而道德經日。道生一。一生二。二生三。三生萬物。蓋此之一者。即先天一氣之謂 暢於四肢。發於事業。美之至也。是乃聖人釋易象之義理者也。今魏公用此之義。而曰。黃中能賺悉以下人。猶黃裳之有文在中。而却服於外之下體也。故夫子復贊之曰。美在其中。而中是土之位。正乃坤之體。理者。謂文在中而見於其外也。此言君子之有中德。雖居尊位。而 者以掩蔽世 心傳。明太極之本原。得先天之眞一。庶可成功。但所謂一者。豈容易知之。 漸通理。潤澤達肌膚者。黃、黃庭也。理、腠理。乃皮膚之間也。此承上文內養之法。謂眞積力 近而易求也。 累行,存發之久。不可測說。故曰。一者以掩蔽。世人莫知 《經日·玄元上一魂魄煉。一之爲物恒本見· 人莫知之 、 五爻。 黃裳 无吉之 鮮也。 蓋資爲坤 土之色。 裳爲下體之服。 · 易文言傳曰。君子黃中通理。 正位居體。此夫子釋坤卦六 也。但此一氣。非遇至人指 如易日。一陰一

引此 稱有下閉則稱無無者以奉上。 累於心。其氣宜轉運爲之。乃綿綿若存。而用之不休也。使神長御氣。則氣自歸下德也。又德者。本也。上之本在神。下之本在氣。是以神宜淸靜無爲。 不以一 根矣。然此上下有無之發。即上文之一者所分而爲二者也。故下文復詳言之。 也。又德者。本也。上之本在神。下之本在氣。是以神宜清靜無爲。不以字句。乃發揮神氣兩者之祕耳。蓋內發之法。以神爲君。以氣爲臣。故君一一信爲一之其,月才有老子發明道德仁義之先後。及有爲無爲之 上有神德居此兩孔穴法金氣亦 爲 ò 下德為 之功效 一毫察求。而有 6 為上德。而臣爲之功效也。 今魏公 上閉則

相有。上阴者。即上文之阴塞其兑也。下阴者。即上文之渠固靈株也。有者。水也。復命篇明和了上下之两穴法也。道德經所謂此兩者。同出而異名。亦此義也。金氣亦相須者。以及奉上。上有神德居。乃是此之義耳。其不言元氣。并有與下者。殆省文也。此兩孔穴法者。也屬以奉上。而元神居於上德以御下。即上文所謂上德無爲。下德爲之。是也。 蓋坎離爲陰陽相須以用。此即修丹神御氣之道也。今日。無者之用。水火爲上下之源。而陽氣主上升。太極則生陰。乃化水而爲有。其陰氣主下降。太極則使陽之,而元神居於上德以御下。即上文所謂上德無爲。下德爲之。是也。 蓋坎離爲陰陽間,則稱有。下閉則稱無也。奉上者。元氣之上升也。神僞者。元神之本德也。謂元氣用於下上閉,而,謂離宮有象藏眞水。是也。無者。火也。復命篇所謂坎戶無形隱赤龍。是也。故曰。 氣。亦如有無之相須而相資也。故金氣爲丹道之機娿耳。 金能生水。氣能成火。而金爲化氣。氣爲融金。是則金之與

### 右第六章

契者。良 侃。其後乃逐章條分縷析。以闡大丹之奥妙。而仍不遺易道之玄理。故名曰周易參同亦寓乎其中。所謂神而明之。存乎其人焉。及至此章。方言養命修性之學。 以開其端大端也。夫前五章。統言易道之祕蘊。發明三才之至理。治國治身。無不該括。而升法此章言內養之道。當身心合一於中。神氣相須爲用。 明其一氣。達其兩源。爲修煉之

之黑也。故新月至於光生。煉鉛至於銀浮。則是謂神明來也。此喩鉛中藏銀。也。言黑白二色。相須爲用。猶欲知月之白光。當守月之黑體。如欲知其銀之則可爲天下之法式矣。今日。知白守黑。神明自來者。乃引此之句。以發明金,如白守黑神明自來自者金精黑者水基。道德經日。知其白。有以也。 水。而爲鉛之基也。故謂之白者金精。黑者水基也。下文乃詳言之。也。但黑白二色。以五行言之。則白乃屬金。而爲銀之精也。黑乃屬義。復命篇曰。但能守黑白自現。黑白本來無二色。悟眞篇曰。黑中義。復命篇曰。但能守黑白自現。黑白本來無二色。悟眞篇曰。黑中 水者道樞。 白爲丹母。 1。守其 日。 跡。待時而動。 水二者之體用 當守其鉛 (黑。為 其數

日。天一。地二。天三。地四。天五。地六。天七。 地八。天九。地十。天數五。地數五。五位相得九奇數爲陽。二四六八十耦數爲陰也。又有以生數皆爲陽。以成數皆爲陰者。 亦一義也。易木。地八成之。地四生金。天九成之。天五生土。地十成之。 此乃一奇一耦配合。以一三五七樞。其數名一也。夫天地五行生成之數。則天一生水、地六月之 共,以上, 陰陽之始玄含黃芽五金之主北方河車。 金之始。故日。 水爲天一之源。 + 水渚道五

**立**黄相含之義也。五金之主者。以鉛為五金之母。乃五行之始也。北方河車者。以鉛之體黃芽內含。猶天包地之象也。且鉛屬水。而水生數一。得土生數五。則合爲水之成數六。其亦者。謂鉛中有銀。得火烹煉之。則其色黃而銀萌芽矣。又玄黃爲天地之正色。今黑鉛外裹。而 夫婦之義也。又易道以一九爲太陽。二八爲少陰。三七爲少陽。四六爲太陰。此謂之四象。也。有合如夫婦者。以一與六。二與七。三與八。四與九。五與十。此陰陽得配。 奇耦相合。 如兄弟者。以 **真火。運瓊漿,以至於出神入定。皆此車之用。是也。然又有小河車。大河車。紫河車之三車。行於水。乃丹法中之玄言喩名。如傳道集所謂自上自下。或前或後。往來九州。巡歷三田。般** 天地之初氣。五行之樞紐哉。故曰。陰陽之始也。夫天一生水。在丹道爲鉛。今日。 玄含黃芽有五。此所以成變化而行鬼神也。是此之義也。由此魁之。其水之爲道。而數之爲一者。豈非 數。而交錯變化。以成易道之大業也。故易又曰。天數二十有五。地數三十。凡天地之數。五十數 而己矣。孕者桀思之。則其疑自得耳。 故鉛外黑內懷金華被褐懷玉外名目紛紛不一。而一言以蔽之。無非一氣 故鉛外黑內懷金華。被褐懷玉外 黑。其位居北。而北方正氣。號日河車。丹道載水火升降之所用也。凡車皆行於陸。而河車則 而已矣。學者深思之。則其義自得耳。 十篇土。居於中宮。其四錄之間。 而土無往不在也。 所以凡卦象爻策。·無不由此生成之 被音批。祸音易。〇上文言黑白之相守。玄黃之相含。乃水中金之義。故此謂鉛 三五七九之奇數。二 夫子發明河 十之隅數。此陰陽得類。奇耦同體。 學啓蒙日。 有合如 奇耦相合。乃 煽 而

若不知其內蘊之珍。而以外貌視之。則爲在蕩之賤夫也哉。然此雖爲鉛銀之包蘊

言之。而

懷藏寶玉。

者希。則我者貴。是以聖人被褐懷玉。今魏公引此。以喻鉛中含銀。獨被稱之人。

外體黑陋。而內却懷白金之華也。祸。毛布也。乃賤者所服。道德經日。知我

外。外以比內。二者交互言之。而各明其道焉。故丹,其人下上少是己事生己能之學的中央。此之謂也。然丹法所謂鉛砂銀汞土者。此外事也。精神魂魄意者。此內事也。乃內以喻 書中之玄言喻名。 不可勝數。 荷得其要。 則思過华矣。 「泥上し、」「水臓岩虚。不可で 謂母隱子胎。子藏母胞。乃丹道之逆也。但此雖爲鉛銀而言之。至於砂中之汞。乃赤襄藏 能生其水。水本生於金。故日。金爲水母。水者金子。此常道之順也。黑中有白。鉛裏懷銀。 也。悟眞篇曰。農龍汞出是離鄉。兌虎鉛生在坎方。一物總因兒產母。五行全要入 0 水母母隱子胎水者金子子藏 眞人至妙若有若無髣髴

日。採之類白也。採鉛為母。煉金為丹。猶造鉛變赤而成黃丹。故曰。造之則朱也。煉者。爍治戒之。 採之類白造之則朱煉為表衛白裏貞居。採金於水。煉銀於鉛。故也。戒之採之類白。 索之於高遠耳。但所謂爐鼎者。其在爐火外升之爐鼎。則或可曉其大畧。固無用多贅。而謂守於子午卯酉之隅。以合乎二至二分之四正也。然此乃眞鉛之用。當於爐鼎中求之。不上下之間也。進退分布者。進則爲陽。而自東上升。退則爲陰。而從西下降也。 各守境隅者 大淵、乍沉乍浮進退分布各守境隅。勢音紡。紫音明。眞人喻眞鉛也。朱子所大淵、乍沉乍浮進退分布各守境隅。勢音紡。紫音明。眞人喻眞鉛也。即眞一 金也。表者。外也。言火煉其鉛氣而外衞之。故曰。煉爲表衛也。貞者。正而固也。言養金精於 無者。乃縹緲於乾坤之中也。髣髴大淵者。是黑中有白。水內礙金也。乍沉 氣以成形。是也。夫天人之間。消息陰陽。保合性命。而最靈最妙者。莫氣若也。是故若有若 養內丹之爐鼎。最易於搖怒。故學者。當求於自身之中。切勿外索他蕁。以邪說而亂大道 乍浮者。 乃氤氲於 人則氣也。朱子所 無用多賢。而惟

金水 而 E 固 <del>阴</del>母。 之。 极 mi O 用 火 爽 崀 煉瓷之耳。 居 也 。此 乃採 方圓 徑寸混而 相拘先天地 一巍巍

尊高旁有垣闕狀 似蓬壶。方叫 經日。坐在金臺城 徑寸者。乃金丹之法 九重。方圓一寸命門中。 象。而合乎三才之道也。黃庭 是也。混而

者乎。旁有喧嚣者。垣、墻垣也。闕、門闕也。言金丹居於鼎中。用土以封固之。用火以溫養是此證也。巍巍缭高者。巍巍。高大貌。言金丹乃先天地所生。非尋常可比。豈不至尊至高大之凝結。乃先天地之眞一氣所生。非後天地之有形質所化。道德經日。有物混成。先天地生。 相拘者。言黑白之金水。得火烹煉之。乃混沌相拘合。而爲徑寸之丹也。先天地生者。謂丹胎 者。蓬壺。乃海上之神山。仙靈之所居也。今以神丹藏於中宮。猶仙靈居於蓬萊方壺之神山。 之。其鼎之上下四旁。而環護啓閉。 如有墻垣以衞其外。 有門闕以達其內之象也。狀似蓬壺

此乃取譬 之巧者也。環匝關閉四通踟蹰守禦固密閼絕奸邪曲閣相連以戒此乃取譬環匝關閉四通踟蹰守禦固密閼絕奸邪曲閣相連以戒

不良。 中。封固深藏。而周遍無缺也。關閉者。謂煉養 匹、作答切。踟蹰、音池除。閼音遏。〇環者。 固密者。謂形氣相依。精神內守。勿使須臾有離。卽下篇第五章。所謂密防護。莫悉昏沐浴。以防火燥之危。慮水濫之險。使陰陽遂其消息。而得其和平。故曰。四通踟蹰以宮也。踟蹰者。行不進貌。謂陽火陰符之延行。當和緩不迫。文武得宜。至四正之宮。 稻 ·o姕巡靈旗夜火芝o抽添運用切防危。邱長春日o假使福輕魘障重o挨排功到必周全o皆 漏泄之處。故曰。環匝關閉也。四選者。謂鼎爐中陰陽之氣。而通達於子午卯酉 關 止也。奸邪。詔內外之魔障。及火候進退之差殊。皆宜防範閼絕之也。翠虛 巨關用力。四進者。習鼎爐中陰陽之氣。 而通達於子午卯酉之四正周遍無缺也。關閉者。謂煉養之道。當內境不出。外境不入。無幾丹,不不 勿使須臾有雕o即下篇第五章o所謂密防護o莫迷香o是也o **即成無缺** 而得其和平。故曰。四通踟蹰也。守禦 也。匝者。周遍也。 調 州居鼎 須徘

之句。以發明丹鼎之法象耳。讀者審之。可以無思難以愁勞神氣滿室莫之淺防範之法度。然亦是承上文垣闕蓬靈可以無思難以愁勞神氣滿室莫之固防閑之法。以聽衞其丹頭。猶修治戎器。以備國之不測者。同一理也。但此節之義。雖爲煉器。以備內外之不處者也。今魏公引之。以明金丹亦萃聚於爐鼎。恐有走失之處。,乃歷敘封此失子釋萃卦之象也。朱子註曰。除者。修而聚之之謂。 蓋萃者。聚也。聚恐生患。故修治戎有黄庭下關元。後有幽闕前命門。 皆此之義也。以戒不虞者。易曰。君子以除戎器。戒不虞。 之上金鳥飛。姮娥 前曲 已與斗牛歡。黃庭經日。絳宮重樓十二 樓閣之相連。而 通 一級。宮室之中五氣集。又曰。上黃庭以護衛之也。翠虎鶯日。 也。

夫子之言曰。操則存。舍則亡。出八無時。莫知其郷。其義 所謂彌歷十月。脫出其胞。是也。孟子謂我善養吾浩然之氣。則塞於天地之間者。 亦此之理所謂彌歷十月。脫出其胞。是也。孟子謂我善養吾浩然之氣。則塞於天地之間者。 亦此之理無差。眞積力久。則谷神不死。太和充溢。自然脫胎神化。 有不期然而然者。卽中篇第五章。性。修身以俟之。所以立命也。 亦是此之義耳。神氣滿室。莫之能留者。謂丹居鼎中。若火候 性。修身以俟之。所以立命也。亦是此之義耳。神氣滿室。莫之能留者。謂丹居鼎中。頭莫向靈臺掛。內結神胎管得仙。是也。而孟子曰。持其志。無暴其氣。又謂存其: 龍之養珠。如雞之抱卵。以溫養其靈胎。故曰。可以無思。難以愁勞。厥有旨哉。 爲平常者言之。今丹胎旣已內結。更宜加謹防範。是以入室之一年。萬慮俱忘。百日 能留守之者昌失之者亡動靜休息常與人 推°倫遇邪魔°爲害非小°復衍篇日°升騰須假至三年°攜養慇懃眷懋。蓋謂此耳°盂ì°守之老昌°失之者亡°謂丹胎雖脫。還須抱元守一°以待其老成°若以出入爲能事° 之時。安閒休息之際。常與形 假至三年。攜養慇懃眷戀。蓋謂此耳。孟子 也。動靜休息。常與人俱。謂 人 俱。 憂思。 則 氣結而精搖。 愁 一。十載 。習長眞日。絲然而氣乏。此殆 心。養其

蒙·亦稱述參同先天之學。此亦足明其儒道合一之源。乃無彼此之別也。故總之以有倫常足。謂之周易參同契者。良以此也。所以儒本乎道。道本於儒。儒外無道。 道外非儒。而易學啟足。謂之周易參同契者。良以此也。所以儒本乎道。道本於儒。儒外無道。 道外非儒。而儒道是。謂之周易參同契者。良以此也。所以儒本乎道。道本於儒。儒外無道。 道外非儒。而儒道并日月爲易之義。是從古無人言及者也。且其書中。既言天地之理。復言政治之道。不一而勝數也。今魏公參同契之作。雖爲丹經之祖。而實乃儒道並行之書。 其發明易道先天之學。勝數也。今魏公參同契之作。雖爲丹經之祖。而實乃儒道並行之書。 其發明易道先天之學。於真。超神入妙。乃幽人無爲之道也。是故聖賢之經典。發明義理爲多。而於養生之旨。固未輕訓萬世。均被德澤。乃達士有爲之道也。而仙眞之學。以倫常爲日用。其修養爲工夫。懷玄理訓萬世。均被德澤。乃達士有爲之道也。而仙眞之學。以倫常爲日用。其修養爲工夫。懷玄理訓萬世。均被德澤。乃達士有爲之道也。而仙眞之學。以倫常爲日用。其修養爲工夫。懷玄理訓萬世。均被德澤。乃達士有爲之道也。而仙眞之學。以倫常爲日用。其修養爲工夫。懷玄理訓萬世。均被德澤。乃達士有爲之道也。而仙眞之學。以倫常爲日用。其修養爲工夫。懷玄理訓萬世。均被德澤。乃達士有爲之道也。而仙眞之學。以倫常爲日用。其修養爲工夫。懷玄理訓萬世。 者。儒也。道也。而無倫常者。異也。邪 爲言者也。是以神仙之名。殆取諸此義者哉。然余當考聖賢之教。以仁義禮樂。修齊治平。其也。易日。陰陽不測之謂神。又曰。知變化之道者。其知神之所爲乎。又曰。神也者。妙萬物而

### 右第七章

也。其餘不必多議。高明者自知之耳。

此章詳言修开之法。以金水二者為藥物。乃採取制煉。結胎 封固。防危慮險。以至於脫胎抱一。而後修養之能事畢矣。

濁亂弄元胞食氣鳴腸胃吐正吸外邪晝夜不臥寐晦朔未嘗休。 非歷臟法內視有所思履斗步罡宿六甲次日辰陰道厭九一。

遽以天命死腐露其形骸舉措輒有違悖逆失樞機諸術甚衆多。 朝暮敬祭祀鬼神見形象夢寐咸慨之心歡而意悅自謂 鼎

千條有萬餘前却違黃老曲折戾九都音疊。見音現。象同條。○旁門三千條有萬餘前却違黃後老曲折戾九都音疊。見音現。象同條。○旁門三千本條有萬餘前却違黃後之一所對明元而之獨亂也。滯食氣者。以腸胃鳴響爲虎嘯龍吟。是乃吐正吸邪之致病也。行敗我明田元施之獨亂也。滯食氣者。以腸胃鳴響爲虎嘯龍吟。是乃吐正吸邪之致病也。行敗,是必避空。則苦於靈夜之不寐。學按摩。習導引。乃役於晦朔之無休。於是身體日益疲倦。必避死於靜夜。或邪氣感夢於骨背。原其始焉。心歡意悅。自謂性命可延期。及其久焉。夭命死現形於靜夜。或邪氣感夢於骨背。原其始焉。心歡意悅。自謂性命可延期。及其久焉。夭命死現形於靜夜。或邪氣感夢於骨背。原其始焉。心歡意悅。自謂性命可延期。及其久焉。夭命死現形於靜夜。或邪氣感夢於骨背。原其始焉。心歡意悅。自謂性命可延期。及其久焉。夭命死現形於靜夜。或邪氣感夢於骨背。原其始焉。心歡意悅。自謂性命可延期。及其久焉。夭命死見。坐殖空。則苦於靈夜之不寐。學按摩。潛導引。乃役於晦朔之無休。於是身體日益疲倦。不情乎。 載輕學遠遊跨火不焦入水不濡能存能亡長樂無憂道成德就

### 潛伏俟時。 太乙乃召移居中洲の滿上昇膺籙受圖。 食音寺。濡音如 樂音洛。〇正道

滿乾坤。德超霄漢。乃自膺天詔之圖籙。而上升三清之眞境獨。中神洲之屋可居。功凡流以入道。隱縣塵世。積累功行以待時。及太乙主仙之君見召。則海中神洲之屋可居。功凡流以入道。隱縣塵世。積累功行以待時。及太乙主仙之君見召。則海中神洲之屋可居。助成。此而超其神。則輕舉烟霞。御其氣。則遠遊碧落。法身能蹈火而不焚。靈驅即涉水其弗農昏之不休。耑行。則夙夜之匪懈。採之取之爲服食。凝矣聚矣待三年。溫養一周。抱元九非之旨趣。而曠達者。絕常交。結仙友。識知邪正之從由。得其道要。受其眞詮。於是勤功。則非之旨趣。而曠達者。絕常交。結仙友。識知邪正之從由。得其道要。受其眞詮。於是勤功。則非之旨趣。而曠達者。絕常交。結仙友。識知邪正之從由。得其道要。受其眞詮。於是勤功。則無二致。金丹惟一門。修養在乎身心。烹煉必須神氣。所以高明者。去嗜然。棄利名。省悟是無二致。金丹惟一門。修養在乎身心。烹煉必須神氣。所以高明者。去嗜然。 矣。悟真篇序曰。此大丈夫功成名遂之時也。豈不快哉。

#### 右第八章

勤行久持。則自然功圓道成。以膺夫天眷者也。詳玩正文。固是明白。亦無甚與旨。故此章言旁門邪徑之術。其昧者習之。無益而有害。惟明達之士。知所適從。得其眞要。 畧爲衍說。以暢其發。不加細

解。以免眩黷者之心目焉。

餘六十卦。皆由此體用。乃相交相合而成。及其動變。以至四千零九十六卦。而其出無窮周易卦象而發明之也。蓋易有六十四卦。而乾坤坎離四卦。爲易道之體用。衆卦之綱領。其 火記不虛作演易以明之。 作。是也。言用火煉丹之法。非空虛無稽之語。乃推演演音符。〇火記者。記丹道之火候。即契中運火之諸 演音符。○火記者。記丹道之火候。 契中運火之

也。 月法鼎爐白虎為熬樞、汞日為流珠青龍與之俱舉東以合西。現丹道之用卦爻。亦是比喻煉養行持之法耳。若旣得其魚兔。則筌蹄可忘。勿執文泥象也。 屯暮蒙。依周易 一百六十生。而 今丹法 辺 。而不可以之次序页 鼎 膀數矣。故丹法火候之義。乃有取於易之卦象者以此夫。 吹坎 用之。則一 雠 爲 一月計六十卦。周而復始。如環無端。若服藥物。而所剩六十卦。則爲火符之用。以每 日兩 食三載。川爲1 桂 伯 事

西者。言舉東方青龍之木。以合西方白虎之金也。此乃龍虎相交。 金木相併之義。復命篇所改婚月者。以鉛之體黑。而內之銀出乃白。猶月之質本黑。而光出乃生白之象也。 舉東以合神聚水之處。即汞日鼎也。以熬樞爲府。乃納氣發火之所。即鉛月爐也。此亦是一義耳。其謂木位於東。其色青。靑龍亦東方之物。故謂流珠乃與靑龍之相俱也。 又有以流珠爲宮。乃藏世清珠之圓。其形煨燥有光。轡走不定。則其象如日。故曰。禾日爲流珠也。 然汞性屬木。而其流走如水。形色如銀。是以謂之水銀。此與眞鉛稱爲水銀者。不同也。而汞性若水之流。汞其流走如水。形色如銀。是以謂之水銀。此與眞鉛稱爲水銀者。不同也。而汞性若水之流。汞 日。魂之典魄。互爲室宅。复命衛日。甚是上天月一里。江不月二十二十八相拘也。中篇第也。魂風木而爲性。魄屬金而爲情。言東西龍虎之相合。即魂魄情性之相拘也。中篇第也。魂風木而爲性。魄爲金而爲情。言東西龍虎之相合。即魂魄情性之相拘也。魄爲陰神。即 金。而金位於西。其色白。白虎亦西方之物。故謂鼎鼎爐也。但鼎爐之用。其蓉常。則調和水火以化物。 謂情合乎性。神御乎氣。而呼吸相爲含育也。但偃月之義。魏公是氣鼎爐言之。 汞、胡孔切。〇偃者。臥也。即仰也。言鼎爐之可容納水火者。乃偃月之法象 也。蓋鼎象望月之圓。可容藥物。而爐象並月之缺。可枘火符。故曰。 而極功。乃烹煉鉛汞以成丹。 皆此之義也。然 然鉛即爲I。偃月法 五

明其 月 爲 用。 爐 0 矣。此

坤體 下降之義。兩弦合成乾坤。卽東西魂魄相拘之意。乃兼相發明之旨也。合。故曰。兩弦合其精。乾坤體乃成也。然此上弦下弦。卽上文龍虎上升 極而爲純乾之體矣。其月之下弦。乃陰伸陽屈。陰長陽消。魄進魂退。陽化爲陰。龍虎經謂之乃陽伸陰屈。陽長陰消。魂進魄退。陰變爲陽。龍虎經謂之上弦金半斤也。至於望日。則陽盛 爲用。以成造化。如兩弦合金水之精氣。即成乾坤之體。 弦水华厅也。至於晦日。則陰盛極而爲純坤之體矣。此陰陽之盈虛。消息之往來。 亦八者。亦本篇第四章。所謂艮直於丙南。下弦二十三。是也。 數八者。 即本篇第四章。所謂八日兌受丁。上弦平如繩。是也。下弦艮 而室晦成陰陽之本體。即是兩弦之 蓋月之上弦。 乃更迭

矣。故曰。銖有三百八十四。亦應卦爻之數也。然丹道中之言斤兩者。無非欲知其權。而無輕兩。十六兩計三百八十四銖矣。 易卦有六十四。而一卦有六爻。 六十四卦計三百八十四錄爲一陽交互爲用。魂魄迭遲爲體。 此易道之所以不傾覆者也。一斤有十六兩。 而二十四銖爲一 易道正不傾銖有三百八十四亦應卦爻之數。者。乃上弦金华斤。下弦 傾者。蓋長謂坎離。日月爲易。而日含月之陰氣以耀其光。 月受日之陽氣以生其明。乃陰八應十六。而成一斤之數矣。又晦朔拉望之前後。而縱橫顯倒取之。皆成二八也。 易道正 之意也。其言尺寸者。總爲欲明其度。而無長短之義也。皆不必執泥。是以 公有言日。水火均平方是藥。陰陽差誤不成丹。此眞深於此道者之言也

#### 右第九章

及上下兩弦魂魄。以合成乾坤之體。而其大樂一斤。亦應夫爻實之數者。此章言丹道運火之法。乃推演易象而用之焉。故鼎爐中之熬煉者。是靑龍 Ö

之道

## 金入於猛火色不奪精光自開闢以來日月不虧明。金不失其重。

易立乎其中矣。乾坤毀。則無以見易。易不可見。則乾坤或幾乎息矣。而先儒解此節經義。以疑聚。而成其形象者也。故天地毀。則日月壞。天地不毀。日月豈有壞乎。易曰。乾坤成列。而無缺之義也。又嘗考日月之道。日爲太陽眞火之精。月爲太陰眞水之精。乃天地陰陽之神氣也。是以養生修道。以金丹爲名者。蓋取於金之質具五行。性堅不毀。丹之色禀太陽。形圓也。故黃金之性質。永無敗朽。亦不損失其厚重。而日月之形象。萬古如常。未曾變易其明體也。故黃金之性質。永無敗朽。亦不損失其厚重。而日月之形象。萬古如常。未曾變易其明體色象土。鎔之得水。擊之,火。乃四象爲性。五行成質之變也。自開天闢地以來。凡有形體 一o而易體息矣。此乃據易象之解。其理固如是也o然余亦有一說焉o所謂乾坤成列者。言乾 爲天地。而天地則列位乎上下也。而易立乎其中者。言易爲日月。而日月則建立於天 易之所有惟陰陽。卦之二畫屬乾坤。卦畫定。則乾坤成列。而易體立也。乾坤毀。則卦畫不

朔旦受日符者。朔、月之初一也。又蘇也。言月體自晦日消盡其明。乃魂滅而魄藏。及至朔則白光何從而生哉。故謂金生本於月也。本篇第七章。所謂知白守黑。神明自來。即此義耳。金也。蓋月之白光爲金。月之黑體爲水。而白金之光明。乃出於黑水之輪郭。使月無其黑體。博雅者許之否乎。金本從月生,則日受日符。上文謂金不奪光失重。乃言世間之之管見如此。不知。金本從月生,則日受日符。上文謂金不奪光失重。乃言世間之 相疊了。故無光。至初三日。方漸漸離開去。人在下面側看見。則其光闕。至望日。則月與日正之。夫月體常圓。其質本黑。但常受日光爲明。原無盈闕。而人看得有盈闕。蓋晦日則月與日一彈丸。以粉塗其半。側視之。則粉處如鉤。對視之。則正圓也。朱子曰。沈存中此說。乃爲得之乃光耳。光之初生。日在其旁。故光側。而所見纔如鉤。日漸遠則斜照。而光稍滿。 大抵如旦。受日陽之精符合。則魄始蘇。而魏復生也。謹按存中沈氏曰。月本無光。 猶一銀丸。日耀 水火。而日月爲水火之精。其出入於天地而代明。往來於東西而迭運。此正交易變易之道。中之理也。故魏公契中。以易謂坎離。以日月爲易之文。 殆有本於夫子之經義耳。蓋坎離爲者。此乃聖人反激之辭,而正明其乾坤不毀。日月不壞之義。以重申乾坤成列。 而易立乎其以天地長久。日月如常者。以此也。今日。乾坤毀。則無以見易。 易不可見。則乾坤或幾乎息 日月爲易之義也。且夫子復有天地設位。而易行乎其中之句。是亦有日月爲易之義存焉。余 华。如片 人在 中 之下弦也。以 地 贄。惟日月光耀相感之道。而尚有說焉。夫天地之間。 其最靈妙而不可測識弦也。以上先儒所論。月受目光之正側。及多少之間。而爲弦窒晦明之理。最正看見。則其光方圓。又曰。上弦是月盈及一半。如弓之上弦。下弦是月虧了 陽 0 弗透°無遠弗及°雖金石乃貫 體 相 选迎。 而入之。即 洹今。 變。

相感。水火相射。即天之高。不能隔礙其神。即地之厚。不能遮蔽其氣。故知日月之光耀。乃乃之,是以陰凘之月朔,受日之陽氣而生其明。陽神之日朔。舍月之陰氣而耀其光。是神氣 氣之所爲也。不然。何以有如此之神化哉。易曰。唯神也。故不疾而速。不行而至。孟子

其三郭沉淪於洞虛金復其故性威光鼎乃煌。母、坤七也。晦、月靈者。當熟究精研。專心致志。庶可得其梗槪爾。 金返歸其母月晦日相包隱臟明天人神氣之道。而極臻乎性命之學也。故學 金返歸其母,月晦日相包隱藏 盛也。謂月自朔旦受日符。以至於初三。則又生光明。而復其故性之白。是匡郭之中。仍赫然淪沒於空洞虛無之郷。故曰。隱藏其匡郭。沉淪於洞虛也。鼎者。喻月之形體也。燒者。熾也。郭者。日月之形象也。註見首章。淪、沒也。言當月晦之時。其匡郭之形象。乃隱藏而不見。猶而晦暗無光。故日。金返歸其母。月晦日相包也。卽本篇第三章。 所謂日月相撢持。是也。匡 也。又暗也。言月至晦而不明者。是白光之金氣。還歸於坤母之土也。此乃月與日相包含。因 光而熾烧矣。故曰。金復其故性。威光鼎乃熺也。即本篇 乾首。則象明也。總乃神氣所爲。亦是此 之義也。然丹道運火之法。其守於坤腹。則象 理而已矣。 也。 第 四 ·
所謂節 土土 爾與o繼體

### 右第十章

日光之多少而爲明晦者。是乃神氣之所爲也。其修丹運火之法。亦如是耳。 言黃金不壞。日月如常。故能與天 地 同 其長 久。至於月中生白之金。以

夜。有一萬三千五百息。則氣應五十周於身。乃平人也。難經曰。呼出心與肺。吸入腎與肝。醫醬曰。出氣曰呼。入氣曰吸。一呼一吸。謂之一息。又曰。人之一息。氣行六寸。凡一日一子曰。冬至之後爲呼。夏至之後爲吸。此天地一歲之呼吸也。是此之義耳。其人身之呼吸者。 呼吸有天地之呼吸。有人身之呼吸。有丹法之呼吸。所謂天地之呼吸者。以冬至陽生。地氣之和合以結丹頭。則所謂八石者。豈非正天人之綱紀哉。呼吸者。呼、氣升也。吸、氣降也。夫以比內也。蓋天地以水火土三者相合。而後生化無窮。其人之修丹。亦要水火升降。 而土爲 液。蓋丹法之呼吸。出於一氣之自然。非尋常可比。乃推原陰陽之消息。效法日月之運行。自 呼吸之間。脾受穀氣也。橫渠張子曰。人之有息。蓋剛柔相摩。乾坤闔闢之象也。此言人身呼 也。蕭紫盧曰。呼則接天根。吸則接地根。呼則龍吟雲起。吸則虎嘯風生。 然而存之。神人自寧。息久自定。性入自然。無爲妙用。未嘗至於勤勞迫切。是謂用之不 吸之理如此耳。而丹道之呼吸者。道德經日。綿綿若存。用之不動。白紫清翁日。當其玄牝之 三五相和合也。八石正綱紀者。八石。外物也。以三五相合。則其數成八。 喻之爲八石者。外竹思為夫婦。故曰。子午數合三。戊已號稱五也。三五旣和諧者。諧、合也。言水火土之行思為夫婦。 佇音柱。〇子爲水。水生數一。午爲火。火生數二。戊已爲土。 土生數五。 上升。則謂之呼。夏至陰生。天氣下降。則謂之吸。又春夏生長爲呼。秋冬收藏爲吸。堯夫邵 子午數合三戊己號稱五三五旣和諧八石正綱紀呼吸相含育。 人乎其根。閉極則失於急。任之則失於蕩。欲其綿綿約續。勿令問斷耳。 若存者。順其自 呼吸風雲。凝成金

也。此呼吸二句。乃申明子午四句之義。細味之。其理自得耳。黃上金之父流珠水戊已者。即佇思也。和諧者。即含育也。正綱紀者。即為夫婦黃上金之父流珠水 也。麵停住之謂也。思意也。即神也。行思者。凝神之義也。言呼吸相含。而凝神其中。如夫也。麵停住之謂也。思意也。即神也。行思者。凝神之義也。言呼吸相含。而凝神其中。如夫 陽。文武火符。周而復始。久久工夫周足。而自然氣聚息停。故曰。 嬌交合之義。則胎息可成。而丹頭可結矣。故曰。佇思爲夫婦也。然所謂子午者。 上。從午而 下。遇卯酉之宮。則沐浴 呼吸相含育也。佇、 即呼吸也。

之子。水以土爲鬼土鎭水不起。 土之色黄。土能生金。故曰。黄土金之父也。流

木之相生。并言水土之相尅。以起下文三性制化。及會合之義也。 水不起者。鎮、壓也。言水被土尅。則鎭壓而不起也。此節言土金水 朱雀為火精執我尅者為妻財。比和者爲兄弟。今日。水以土爲鬼者。以土能尅水。而土爲水之宜鬼也。土鎭 流珠水之子也。夫五行之生尅以配六親。則生我者爲父母。我生者爲子女。 过我者爲官鬼。 珠。木汞也。以水能生木。而木爲水子。故日。

平調勝負水盛火消滅俱死歸厚土三性旣合會本性共宗祖。

一其遗。而水火食 避原土者。言火被火能烹水而沸之。 能烹水而沸之。則水氣上升。乃不受土鎮而水盛矣。然水盛。則火反受尅而消滅也。俱死而不起。今得朱雀之火。以執持平均。則土之勝可謂。而水之負可和也。水盛火消滅者。以火精者。以朱雀乃南方之物。而爲離火之精也。執平調勝負者。平、均也。蓋上文言水被土下調勝負水盛火消滅俱死歸厚土二一性旣合會本性共宗祖。朱一調勝 厚土者。言火被水尅。而水 其體。而水火會於土中。是合成 體性o皆本於土 **企合成三性也** 公**又爲土制。** |為宗祖也。中篇第十一章云。脾黃爲祖。是同此之義耳。此 性也。本性共宗祖者。以水火爲金木之子。一 是水火俱歸於厚土矣。三性既合會者。謂水火土

行。又以土爲之主宰。則水火土三者。 修養。 爲煉丹之本。 m 樂物 乃大丹之樞紐爾。 藏 0 一氣之運 上勝尙延年還丹可入

五

蒸達四肢顏色悅澤好髮白皆變黑齒落生舊所老翁復丁壯耆 也。故曰。金砂入五內。霧散若風雨也。然此卽上文之三五和諧。及三性合會之義一也。言爲身心之暢快也。似久旱之風雨乍至。入樂鏡所詔先天氣。後天氣。得之者。常似醉。是言爲

仙子也。悟眞篇曰。羣陰剝盡丹成熟。跳出樊籠壽萬年。此之謂也。女。此乃改換凡形。煉成靈質。永兇塵世死亡之厄。故號之曰。眞人潤矣。髮白者。則更變爲黑。齒落者。則舊所重生。老翁復成丁壯之容顏。耆嫗還爲姹美之少 令間斷。若火候無差。力久功深。眞氣積於中宮。薰蒸達於四體。則自然顏色悅澤。而肌膚光 結丹之後。須殷勤溫養。十二時 T]I

胡麻。尚可延年。今得其還丹。豈不長生。故復以結丹頭。則謂之和諧也。含育也。合會也。然細察之。其實三者合一而已矣。世有食此章言三五爲丹道之八石。呼吸爲吾身之夫婦。而水火歸土。謂之三性。其互杞制伏 言土金砂成丹之效驗。而頓超無漏作眞人也。

# 胡粉投火中色壤還爲鉛冰雪得溫湯解釋成太玄金以砂爲丰。

活水銀汞也。而煉金之法。用金砂水銀。同入灰池中。以火煅之。則白金浮起。而水銀沉矣。於水銀者。蓋金乙為物。乃砂土中所產。而其禀質。實由砂中之水銀。得眞氣歷久所化。此乃於水銀者。蓋金乙為物。乃砂土中所產。而其禀質。實由砂中之水銀。得眞氣歷久所化。此乃於水。乃寒氣凝結雨水以成也。若沃以溫湯。則解釋而復爲太玄之水矣。金以砂爲主。禀和原和於水銀變化由其眞終始自相因。胡粉。即鉛粉。乃燒造黑鉛以成也。 乃死水銀鉛也。故金之生成。皆禀於水銀也。金穀歌日。若要水銀死。先須死

始相因。而爲體 如 用者也。故修丹言鉛砂銀汞爲藥物。而又謂宜以同類者。、銀。是亦此義也。然胡粉冰雪水銀。三者之變化。總由其本 來之眞性。所 殆有取於此理焉。

欲作服食仙宜以同類者値禾當以黍覆雞用其卵以類輔自然。 物成易陷冶。食音寺。覆、愈敕切。卵、魯管切。易音異。沿音身之同類者也。若得其機物成易陷冶。食音寺。覆、愈敕切。卵、魯管切。易音異。治音野。○此言欲作服食還丹 利已以損人。誤人還自誤。竟不能延年。而反促其壽者多矣。故歷來仙眞。極口痛駡。載在丹所謂同類之義。而昧者不察。徑以人與人爲同類。遂託黃帝玄素之事。飾其邪說。妄僞百端。類相關之自然。故其成物也。如陶冶之易于融化。 此明问類之相感。有如此之效驗者也。但 也。冶者。鑄金成物也。言欲栽其禾稼。當用黍穀爲種。欲覆其雞雞。應以卵子爲類。是乃得也。治者。鑄金成物也。言欲栽其禾稼。當用黍穀爲種。欲覆其雞雞。應以卵子爲類。是乃得 修員者。稱爲煉氣之士。殆以此焉。植者。栽也。卵者。凡物之無乳者所生也。陶者。燒土爲器 要。勤功行持。變化後天之氣。以復其先天之氣。採取烹煉。溫之養之。而丹成乃仙矣。是以 器。以穢濁爲樂物。清夜自思。能不愧乎。况人間尙無漁色之正士。而天上豈有蹈淫之神仙 書。不可勝數。而無知者獨欲效之。 耶。噫、此誰作之俑。至今貽害無窮。 殊不思抱樸琛欲。聖訓昭然。今者學道。而指女人爲鼎 誣汚前眞。迷悞 魚目豈爲珠蓬蒿不成檟。

後學。乃旁門中之最下者。當深惡而痛絕之可也。 類同者相從事乖不成寶是以燕雀不生鳳狐兔不乳馬水流不

炎上火動不潤下。檀音買。○魚目雖如珠之圓白。而其質柔無光彩。豈能混於珠乎。

义。当下至下引到上生,一个有人的人,是是一个人,是是一个人的人,是是一个人的人,是是一个人的人,是是一个人的人,是是一个人的人,是是一个人的人,就是一个人的人,就是一个人的人,也是一个人的人,也是一个

義。以起下章不同類致敗之理耳。

### 章

生鳳。狐兔乳馬。水欲其炎上。火要其潤乎同類眞一之氣。猶物之有其種。而後得其類。若以事之乖。 安能成其寶也。此燕雀此章言胡粉冰雪水銀。三者之能變化。皆由其本來之眞性也。所以人之修丹服食。宜

下。是以難能者。以其體性之各異耳。

世間多學士高妙負良材邂逅不遭遇耗火亡貨財據按依文說。 妄以意爲之端緒無因緣度量失操持擣治羌石膽雲母及礬磁

**硫黃燒豫章泥汞相煉治鼓下五石銅以之爲輔樞** 邂逅 音械候。

母。及礬磁砂硫雄黄之八石者。或乃鼓煉泥汞鉛銀。并赤銅黑鐵之五金者。如此之類。以爲據紙上之文說。惟以私意而妄爲。旣無因緣之端緒。亦失操持其度量。於是擣燒羌鹽石膽雲 良材之人。殆爲不少。而求其得眞詮者或寒矣。總以邂逅不遇正道。徒然耗火而亡貨財。但音腔。治、平聲。○邂逅。不期而會也。豫章。地名。乃產石膽者。 言世間多聞好學之士。高妙 耗 虚到切。羌

輔道之樞紐。

成癡僥倖訖不遇聖人獨知之稚年至白首中道生狐疑背道守 必敗而已。有何爲哉。

居哉。是以千舉必萬敗。此猶欲其黠慧。而反成癡愚。望其僥倖。而終於不遇者也。此惟聖人吾身之同類爲至道。 今如上文所言五金八石此乃雜性不與吾同類者。 安肯合吾之體而同 迷路出正入邪蹊管窺不廣見難以揆方來。 音奚。揆、渠委切。〇修煉以 送路出正入邪蹊管窺不廣見難以揆方來。 點音轉。癡音願。背音佩。蹊 廣。致困於迷途。此難揆度有方來之吉兆焉。如易至中途生疑。而却背大道者。或有出正入邪。而反守迷路者。此等之流。乃以管窺天。所見不知其謬。而昧者總難明。故自稚齒之年。以至皓首之歲。而卒不一悟也。且更有學道之人。乃

### 右第十三章

一卦。所謂困於酒食。朱紱方來。乃正與此相反也。

邪之輩。總以不明大道之 此章承上章同類之有成。乃言不同類之無成者。有如此也。故雖有高材多聞之士。若 不遇眞詮。而誤用五金八石。則千舉萬敗。是欲黠成癡也。其更有中路生疑。 出正入

源。何能有方來之休徵耶。

若夫至聖不過伏羲始畫八卦效法天地文王帝之宗結體演爻

# 子庶聖雄十翼以輔之三君天所挺迭與更御時優劣有步

縣功德不相殊。。最音希。挺、徒鼎切。○至聖。聖之極也。伏羲。亦作包犧乃五帝之君 庸曰。故大德者必受命。今夫子雖有大德。而無其尊位。是詔庶聖之雄盛也。十翼者。乃上彖而作爲彖辭。以斷每卦之吉凶。以明全易之數理者也。故曰。文王帝之宗。結體演爻辭也。中萬世帝王之師宗。以伏羲先天之卦體。而結爲後天之卦用。推演六爻之剛柔。兩象之變化。 情。故魏公謂伏羲始晝八卦。效法天地者。以此也。文王。乃三王之君也。而文王之至德。爲 鳥獸之文。與天地之宜。近取諸身。遠取諸物。於是始作八卦。以通神明之德。以類萬物之 傳。下彖傳。大象傳。小象傳。文言傳。繫辭上傳。繫辭下傳。說卦傳。序卦傳。雜卦傳。是謂之 之分。而功德亦無髙下之殊耳。此言聖人作易。開物成務之精意。而彌綸天地人之大道也。也。然此三辈人者。乃天地之所挺生。故迭更興起。御治其時。以明易道。其步驟豈有優劣十翼。乃夫子所作。以輔贊周易。而明吉凶消長之義理者也。故曰。夫子庶聖雄。十翼以輔之 忖量無兆難慮謀作事令可法為世定此書素無前識資因師覺 有所據。亦未可知也。姑國之以俟明者。 聖。而不及周公者。諒以文王該之耳。抑別 按易乃四聖人所作。而伏羲畫卦象。文王演彖辭。周公作爻辭。夫子贊十翼。今魏公但言三 制作有所踵推度審分銖有形易

字、別本作詩字。而兪全陽謂其與下篇定錄此

踵音塚。度音鐸。褰音牽。瞋音真。按此書之此

悟之皓若褰帷帳瞋目登高臺

人之聰明。誰不如我。好學之士。世固不乏。而我素無天縱之質。前識之資。 自是因師之省作易也。使果爲稱述三聖之易。則不應有審分錄之字句。其爲自述作參同之旨明矣。故又謂書。以爲後世學者之準則也。然此乃魏公識退之意。所以隱微而言之。 有似於讚三聖人之量。事之無機兆者。則難於慮謀。是以作事立言之道。使賢愚皆可法式。 今乃定此參同契之妙。故推度其陰陽之消息以無差。審悉其修煉之分錄而不失。夫物之有形象者。 則易於忖也。魏公言我參同契之書。 非無所本。乃繼述三聖人之易而制作之。 以發明易道丹道之神文之句義同、因作此字。今從之。〇踵、足跟。又繼也。窦、揭衣也。瞋、怒目。凡怒則目張大文之句義同、因作此字。今從之。〇踵、足跟。又繼也。窦、揭衣也。順、怒目。凡怒則目張大 後學。務釋眞師以開蒙昧。 覺。然後悟徹其眞機。猶褰揭其帷帳。乃皓然明白。如登高以張目。是無遠弗見焉。此乃垂教 火記六百篇所趣等不殊文字鄭重說世人

義一也。乃其 不熟思寺度其源流幽明本共居法。以一日兩針值事。自屯蒙起。至旣未終。不熟思寺度其源流幽明本共居法。及音鐸。〇火記六百篇者。謂修丹運火之 文字。當言之鄭重。奈世人祇知其廚淺之辭。並不熟思其精微之義。 苟能尋其陰陽之根本。卦。則卦卦相同。而十月之內用六百篇。則篇篇如是。其旨趣相等。而無殊異者也。但火候之 **庶可入参同之堂室耳。** 皮其水火之源流。 則知开法之喻言幽暗。 典易道之說理明顯者。雖若殊途。 而實同歸以共 著竹帛叉恐泄天符猶豫增歎息俛仰綴思慮陶治有法度未可 月計六十卦。若溫養十月。則爲六百卦矣。所趣等不殊者。殊、異也。言一月之中用六十 **觸爲賢者談曷敢輕爲書若逐結舌瘖絕道護罪誅寫情** 

**港陳數客述其綱紀枝條見扶與接綴字、疑卽諁字之誤。蓋綴諁何音、而諁** 

多疑也。竹帛。作字之所需也。扶疎。枝葉盛也。魏公言我作此書者。原爲賢良好道之士。故字之義、乃言多不止。正合思多不止以成書也。姑職之、以質夫高明者。○猶豫。獸名。其性 而獲罪於天矣。倘盡情寫之竹帛。則又漏泄天符。而恐得其譴也。於是猶豫不定。益增歎息亹亹言論以曉之。而何敢輕率爲書。以誤其後學焉。若遂結舌如瘖啞之不言。則道自我絕。 以立論。俯仰上下。諁多思慮以成書。 也。孟子日。君子引而不發。躍如也。中道而立。能 敢悉陳其微細。界爲敍述其紀綱。則猶木之有枝條審盛發現者。卽知其由於本根之所出 庶幾如陶冶之燒鎔爲器。而有法度之可準則也。但不 則道自我絕。

者從之。易曰。神而明之。存乎其人。其斯之謂歟。

### 右第十四章

大易之宏基。而壽其修眞之一脈也。 均有罪焉。故不得已而言之。以續夫 均有罪焉。故不得已而言之。以續夫 法度可觀。而火候有準。但不盡洩其微隱。畧爲敍述其大綱。 蓋閉天道與洩天符者。此章言四聖人衍易。以彌綸三才之大道。魏公踵易而作契。以闡發修養之至理。使有

以金爲隄防水入乃優游金計有十五水數亦如之。以金爲隄防。

修丹當先採煉眞金。爲鼎器之隄岸防範。而後取蹟水入於其中。則優游自如。庶無滲漏走洩 之處也。所謂未煉還州先養鉛。是也。金計有十五。水數亦如之者。計、算也。十五。月之半

半斤。是也。又本篇第十一章云。萤土金之父。又云。水以土爲鬼。今言十五者。 乃土生成之 1。言金計算用一半。而水亦用一半。使二者均平。無輕重之差失。所謂上弦金半斤。下弦水

生數五分之全。而得土成數十分之中。則水有餘饒而不乏矣。此乃水土同郷之義也。二者以謂饒足也。蓋天地生成之數。以五居中。而十爲終。五是土之生數。十乃土之成數。故水用土 數。 坎納戊土。離納已土。其鉛砂乃土中所產。是二物互含眞土以成三性。此卽爲五行全也。悟鉛砂二物而已。蓋鉛屬坎水。砂層離火。而鉛中有兌金。砂中有震汞。乃二體而其四象也。又 是土生金本初之數。此乃金土相生之理也。其三遂不入。火二與之俱者。三、木之生數也。爲眞者。言金水二物。須各得其土。以爲至眞之藥也。金重如本初者。言金重亦如水之五分。 水。以栽成二者之變化也。 遂、因也。二、火之生數也。謂木雖因循不入。而火豈肯其舍諸。故與之以相俱也。蓋木火通 兩者。謂臨爐煉丹之法。當審定其藥物錄兩之數也。五分水有餘者。五分。乃土之數也。餘、 明。子母之道如此也。三物相含受。變化狀若神者。以金水合處爲一物。木火爲侶爲一物。戊 如本初其三逐不入火二與之俱三物相含受變化狀若神。 嬰兒。乃此之義也。護按修丹之藥物。在乎五行。而五行之中。惟用水火土三性。而三性實只 狀之神妙也。悟眞篇日。東三南二同成五。北一西方四共之。戊已自居生數五、三家相見結 已之土自爲一物。謂之三物也。凊得其烹煉法度。使三物含受會合。而變化丹頭。有不可名 道。皆以此爲至眞之樂物。然合而言之。其實一氣而已矣。非有他也。是以魏公契中。本篇 篇日。四象五行全藉土。又日。只錄彼此懷眞土。皆此之義也。是故鉛砂之名色。無論內外 蓋有取於土之生金制 臨爐定銖兩五分水有餘二者以爲眞金重 臨爐 定鉄

門參引之處里。可比言於自己包抄。其癸一也。 下有太陽氣伏蒸須臾間先 道五。所以行之者三。又曰。所以行之者一也。蓋彼下有太陽氣伏蒸須臾間先 **謂修身之義理。而此言養生之支妙。其揆一也。** 數稱之。而日。三物相含受。變化狀若神。故此三章之旨。俱言五行。皆稱三物。而其道則歸化。而曰。三物一家。都歸戊已。而此章定五行之錄兩。以金水火。則明言之。其木與土。則以 。乃大同而小異也。總以三五爲丹道之極要。而一氣乃修煉之根源耳。夫子曰。天下之達 T。 殺五 之制化。而 日。三性旣 合會。 本性 共宗祖 、中篇第十一章。 言近色

漸凝結也。但藥物既經火符伏蒸。則其色變爲黃。而形如車變環轉之象。故謂號曰黃罂焉。間。先液而後凝者。以藥物入於鼎器之中。用火蒸煉。則須臾之間。藥物解化爲液。而後方漸之,以復塵。氣。伏藏於九地之下。而後能生發萬物。今爐鼎之火。亦猶是理也。伏蒸須臾之, 一 岩明 窗里。 墨音于。 訖音吉。 ○下有太陽氣者。謂鼎器之下。 有太陽眞火存焉。 蓋天之陽 後。則其體質如灰土之形狀。其輕微若明窗之飛塵。故曰。形體爲灰土。狀若明窗塵也。但所時候將訖。則藥物向來之性質已化。而前日之面目已變。豈非毀性傷年平。然藥物煅煉之歲月將欲訖者。歲月。猶時候也。言烹煉之功程時候。將次訖畢也。毀性傷醫年者。謂烹煉之 液而後凝號日黃舉焉歲月將欲訖毀性傷壽年形體爲灰土狀 之火候不同。明者當自知焉。擣治幷合之持入赤色門固塞其際會務合成藥之火候。其與下文溫養壽治幷合之持入赤色門固塞其際會務合 謂樂物者。乃鉛砂土之三物。然三物卽陰陽。而陰陽是一氣也。此乃初時採取鉛砂。以烹煉 致完全。治、不聲。合音閣。〇濤治抖合之者。蓋前之烹鉛煉砂。其形狀已如明窗之塵土。

謂鼎器也。以其

則其藥物已成矣。於是擣造修治。乃持合而爲一也。赤色門者

詳言 兩釜 一。是以謂 門也 ]。 言解此 村合之樂。持入於鼎器之中。 。持

之。 中·阿疾徐有度也·周旋十二節者。謂陽·人自子而進·至巳而極。其陰符從午以退。至玄以中·人候非·是也·審察調寒溫者。以火太剛則失於燥·若太柔則失於冷。故須審調其寒溫得候視加謹愼者。謂運火之際。當時時檢點。刻刻留心。翠慮篇所謂若無同志相規覺。時恐爐 繼體復生龍。亦是此理也。然此節之義。乃溫聲之火候。最宜謹慎爲要。故悟眞篇曰。**或之為溫**聲之法。須一日之內。十二時中。勿令閒斷、周心復始也。本篇第四章。所謂節盡相禪與。終。是十二節皆周徧也。節盡更須親者。謂火符之運用、至亥而終。 則子復起。如環無端。又 炎火張於下。晝夜聲正勤始文使可修終竟武乃陳候視加 大都全籍修持力。毫髮送殊不作丹。此之謂也。氣疾

識朱砂與黑鉛。不知火候也如閑。

## 命將絕體死亡魄魂色轉更爲紫赫然成還丹粉提以一丸刀圭

**曹。凡用藥少許者。謂之一刀圭。以刀頭圭角。爲些小而已矣。故言提用些小之丹藥。以點化成還丹也。粉提以一丸。刀圭最爲神者。粉乃細而徼也。丸乃圓而小也。刀圭二字。 出於醫曰。色轉更爲紫也。赫然者。明盛貌。謂遠丹之形色明盛。 以其成於九轉之功也。故曰。赫然** 者。火候之九轉也。紫者。 乃水火合成之色也。 其凡質。則有不可思議之神妙也。悟眞篇日。信道金丹一粒。蛇 謂煉丹至於九轉功完。則其色變爲紫赤。故 一死。則其魂魄凝結爲一。而無所分別也。轉

### 右第十五章

吞立變龍形。雞餐亦乃化燉鵬。飛入眞陽清境。是此之義也。

此章首言金水二者。爲丹樂之基。臨爐定五行錄兩之數。次言初時下手。烹煉藥物之 學者當勤心苦志。熟究精研。則修養自然有益。而大道庶幾可冀。 丼知夫參同之書。大易內養爐火之三者。皆備言之焉。觀其下篇。 第六七兩章之辭義。則自可知矣。故言外丹之事。以發揮爐火之作用。然而內丹之事。其道亦如是耳。 蓋魏公作此書。以 不耑爲道家之說。而儒者之學。亦쥁明之焉。所謂天壤間有數之文字者。此等之書 火候。繼言修合入鼎。用溫養之法度。終言藥就丹成。而體功化之神妙也。但此章雖

計較。實乃簡約而不繁。尚能向學。則人人可以與知與能者也。

學水以激火香斷。此蓋言生剋之妙。皆不可缺也。故謂推演五行之數。並非勉强
於自然。思齋翁氏曰。造化之運。生而不剋。則生者無從而裁制。剋而不生。則剋者有時一於自然。思齋翁氏曰。造化之運。生而不剋。則生者無從而裁制。剋而不生。則剋者有時一類地十而得之。是以五行無土不生成。而萬物非土無根本也。至於五行生剋制化之理。其四方之生數。俱歸於中宮。則爲土成數十也。易謂大衍之數五十者。亦以河圖中宮。三乃中宮土生數之五。以合於四方也。若四方各取其一。入合於中宮之一。則爲土生數五而演之。則一二三四之生數者。乃中宮土成數之十。以散於四方也。而六七八九之成數 数之源 五行數較約而 也 ]。蓋河 圖 數。以一六居北。二七居南。三八居東。四九居西。數。以一六居北。二七居南。三八居東。四九居西。數也。六七八九十。乃五行之成數也 生數也。六七八九十。乃五行之 行者。 水火木 。入合於中宮之一。則爲土生數五也。以散於四方也。而六七八九之成數者。三八居東。四九居西。五十居中。若推 Ö 而不生。則剋者有時而間 Ō 水以激火奄然 五。 推演者。謂究 乃五行 天五 亦出

滅光明 月相薄蝕常在晦朔間水盛坎侵陽火衰離晝昏陰陽

道。不假强爲者也。謹按日月薄蝕之理。邵子曰。日月相食。數之交也。日望月則月蝕。月悠然此日月薄蝕。陰陽叠持。猶相爲飮食之義。釋是水火蕩激。而二氣交感。乃天地自然之而畧其月蝕也。其日蝕之由。以坎月之水盛。而侵敗其陽光。致離日之火衰。當晝而昏暗也 月掩。則日蝕。然聖人不言月蝕日。而以有蝕爲文者。闕於所不見也。又曰。日則日蝕。猶水火之相剋也。朱子曰。歷家謂日光望時。遙奪月光。故月蝕。 相飲食之處道自然。在、於檢切。薄音博。蝕音石。〇夫推演五行生剋之理。若舉揚 他。蓋月掩日則日蝕。日望月則月蝕。今日。日月相薄蝕。常在晦朔間者。是言日蝕。 日月相食。數之交也。日望月則月蝕。月掩 不 而二氣交感。乃天地自然之 双曰。 个 日月 介會。

但。以上者需命引引责任: "一大队内事上必有災告。汝是人是:'为一大文才遇此際'亦爲陰陽厄會。於人事上必有災告。及是人是:'为一大文才遇此際'亦爲陰陽厄會。於人事上必有災告。歷家推算。專以此定疎密。 本不足爲變。但月蝕。自是行度分道。到此交加去處,應當如是。歷家推算。專以此定疎密。 本不足爲變。但月蝕。自是行度分道。到此交加去處,應當如是。歷家推算。專以此定疎密。 本不足爲變。則月蝕。自是行度分道。到此交加去處,應當如是。歷家推算。專以此定疎密。本不足爲變。則以此,其中實暗。到室時。於當著其中暗處。故月蝕。猶至與時數、然歷家又謂之暗盧。蓋火日外影。其中實暗。到室時。於當著其中暗處。故月吃頭 日。而與日正對。則月被日遙奪其光。故月蝕也。此乃臣敢敵君。而君奪其職。但月蝕固亦爲君聰。下掩上德。是以聖人畏之而有戒焉。至於望時之夜。月在天上。日在地下。 扁月亢於於天。日居上而月居下。若月不少避。而與日正對。則日被月遮掩其明。故日蝕也。此乃臣蔽也。以上諸儒論日月薄蝕之理。最爲確切。蓋日爲君象。而月爲臣道。當合朔之晝。目月同行天文才週此際。亦爲陰陽厄會。於人事上必有災咎。故聖人畏之。 側身修行。無幾可弭災咎 道。例天之行。藍矣。就說是言也。名者以定情字者緣性言金來歸性一句無一而不合者也。陰符經日。想天之名理。故亦重在於日蝕。此所以丹道與天道聖道。之道。以喻作丹水火互用之機。神氣渾合之理。故亦重在於日蝕。此所以丹道與天道聖道。不美。然總爲陽勝其陰。是以聖人軍日蝕。而畧於月蝕也。今魏公契中。謂日蝕有陰陽相交不美。然總爲陽勝其陰。是以聖人軍日蝕。而畧於月蝕也。今魏公契中。謂日蝕有陰陽相交 道。執天之行。盛矣。誠哉是言也。 懋木慈仁。相吞相唱却相親。始覺男兒有孕。是也。然上文以水火相激。陰陽相交。而日月薄去統攝其情。復太初之本。還先天之源。乃稱之爲還丹者也。悟眞篇日。木性愛金順義。金情之中。以情屬金。而性風木。則金木爲情性之名字也。故謂修養之道。以金來歸併其木。而性 **乃得稱還升。**換人之性而言也。以情性爲身內之用。而名字爲身外之稱也。 其在五行內得稱還升。夫人之有名字。身之有情性。其理一也。故名者。以人之情而定也。字者。 度。而 月道之南北。或差遠於日。則不蝕。或南 相近

也。此以金木相制。情性相須。而還丹成就也。總乃推演五

### 說做效聖人文古記 虎黃帝美

孟子曰。人皆可以爲堯舜。悟眞篇曰。人人本有長生藥。皆此之義也。而或謂學道。須要大器致志。動久精修。則何患其丹之不結。而道之不成。現前即可通神入容。豈待於他生後世哉。或立志不堅。即才人智士。總難會難明。故無論智愚之人。但求其眞詮。受其至道。又能專心如之何也已矣。蓋修煉之道。至簡至易。如得其傳。雖愚夫愚婦。亦能知能行。 倘無其師授。如之何也已矣。蓋修煉之道。至簡至易。如得其傳。雖愚夫愚婦。亦能知能行。 倘無其師授。亦於道者。可不勉而行之平。按兪全陽曰。學道勿謂夙有仙骨。方可希求。要之但辦肯心。無寫於甚露。而昭昭自明。方知我言之不欺者也。吁。魏公垂教後學之仁熟。誠謂深切之至。有對談立論。而吐其謀謨。在學道者。務加勉力。留念慮而精詳。深思惟以熟究。則至要之言。當耶。苟妄洩輕傳。則授受者均有譴焉。可不戒之。夫道一而已矣。 古今共由。安有二哉。今當耶。苟妄洩輕傳。則授受者均有譴焉。可不戒之。夫道一而已矣。 古今共由。安有二哉。今 言者也。然惟賢者。知其道尊德貴。能執守而行持之。其不肖者。必然恍薄無行。豈大道可承淮南王修丹。而名之曰秋石。玉陽子煉藥。而稱之謂黃芽。此皆古人因象以託喩。得意而實並非空虛無稽之說。乃做效於聖人之文。如古記有品題龍虎之號。而皇帝有讚美金華之文。學者加勉力留念深思惟至要言述露阳阳不我欺自言其作此書也。 玉陽加 黃芽賢者能持行。不肖毋與俱古今道 。 俗之見。 無糟 對談吐所謀。

### 右第十六音

思。則要言自露。昭然無數。所謂求則得之者。是也。者何可當也。夫道由一而無一。倘有志於學者。熟究精中諸論。亦並非無稽虛言。自古聖賢行之有效矣。但是道也。 中諸論。亦並非無稽虛言。自古聖賢行之有效矣。但是道也。惟賢者而後樂此。不肖此章言推廣五行生尅之數。如水尅火而日蝕。金併木而丹成。乃至眞至要之道。卽契

周易參同契正義卷上終

後 一 著。 不爲耶。 人生一日或聞一響言見一響行行一響事此日方不虚生、朱叔元與彭寶書日凡舉事毋爲親厚者所痛毋爲見鰥者所快。 王陽 風流得意之事一過輒生悲涼淸眞寂莫之鄉悠久轉增意味。 無事常如有事時隄防有事常如無事時鎮靜又云事未至先一著事旣至 明日為曾自是士人常分今乃歸身後福報若市道然使無報應曾

## 周易參同契正義卷中

## 會稽後學元眞子董德寧註

### 中篇

化黄包。同一義也。須以造化。精氣乃舒者。謂剛柔之相配。雄雌之相須。是造化自然之道。也。言陰陽二者。常相資以爲體用。故曰。雄雌相須也。上篇第三章。所謂雄陽播玄施。睢陰徳。主於稟與。陰之爲德。主於容受。故曰。陽稟陰受也。雄、禽父。雌、禽母。喩陰陽也。須、資乾、陽物也。坤、陰物也。陰陽合德。而剛柔有體。此所以謂乾剛坤柔。配合相包者也。陽之爲上。坤配在平下。天包地之外。地居天之中。易曰。天尊地卑。乾坤定矣。是此義也。又易曰。 焉。故易又以乾之德。謂剛健中正。而坤之德。 謂柔順利貞。是也。配合相包名。以乾合在乎坤柔者。乃易雜卦傳之辭也。蓋乾爲純陽至健。其性情則剛焉。坤爲純陰至順。 其性情則柔神柔者。乃易雜卦傳之辭也。蓋乾爲純陽至健。其性情則剛焉。坤爲純陰至順。 其性情則柔 丹者。亦如是之理焉。坎離后首光耀垂數之冥難測不可畫圖聖人揆精氣交合。以結成還次離后首光耀垂數之冥難測不可畫圖聖人揆而陰陽之精氣。乃伸舒以遂其生化者也。然內養之道。以自身之乾坤爲鼎爐。而陰陽卷舒。 乾剛坤柔配合相包陽禀陰受雄雌相須須以造化精氣乃舒。

**哉。故曰。玄冥睢則。下可譬引上。於北有數而不行。日月隱藏而離則。是長可譬引上於上精氣。乃騷基於斯焉。然此時也。天地有數而不行。日月隱藏而離則。是長可譬引上》上謂日月至晦朔之間。乃入於北方玄冥之郷。則天地搆精於此時。日月撢持於此處。而眞一之謂日月至晦朔之間。乃入於北方玄冥之郷。則天地搆精於此時。日月撢持於此處。而眞一之謂日月至晦朔之間。乃入於北方玄冥之郷。則天地搆精於此時。日月瓊持於此處。而眞一之謂日,至晦朔之間。乃入於北方玄冥之郷。則天地搆精於此時。日月瓊持於此處。而眞一之謂,以於本,以以** 身之中。使外日月。返照於其內。而內日月。運行於其中。內外交相爲用。身 理。則無幾元氣之根基。自可參序而知矣。故曰。聖人揆度。參序元基也。上篇第五章。 所謂哉。故曰。玄冥難測。 不可畫圖也。然惟聖人者。 能揆其陰陽消息之機。乃度其日月明晦之 心冥合不分。若火候無差。功深力久。自然神凝氣聚。而修丹之能事畢矣。 元精眇難視。推度效符徵。卽此之謂也。然丹道之坎離日月。其體用亦復如是。 是冠首之義耳。光耀垂敷者。敷、布也。 之象。又先天之體。乾 南 坤 北 元而後) 謂日月行於天。而其光耀垂布於地也。玄冥者。北方 。坎北離南。是乃坎離 得位。 mi 加於來 四者混沌。 當求之於自 O

陰。是也。卦有六十四。今除乾坤坎離四卦。乃寂然不動。復歸於無極。以養其眞一。元氣。故日。四者混沌。徑入虛無。此乃言先天之道者也。 先儒所謂沖漠無脫。太極 元氣。故曰。四者混沌。徑入虛無。此乃言先天之道者也。先儒所謂冲漠無脫。太極靜而生然也。徑、直也。盧無者。即無極也。言體用四者。直入於無極而太極之鄕。以陶冶陰陽。孕育 池者。陰陽未分。即太極也。蓋乾坤爲陰陽之體。 坎離爲陰陽之用。 今乃體用合一 元陽。迨夫乾坤開闢。坎離成象。而其餘六十卦。則感而遂通。屯蒙旣未。 動而生場。是也。龍爲者。周禮夏官。 具。運轉如數。故曰。六十卦周。張布爲興。此乃言後天之道者也。 對。 个六十卦之張布。 如興輪之轉運。 猶龍馬質圖 、虛無六十卦周張布爲輿龍馬就駕明君御時。四者。謂上文之 馬八尺以上爲龍。蓋龍馬預圖出河。 而就駕。聖君聲卦而御時。以定天下之業。 先儒所謂化育流行。太 周而復始。張布 一。而強制軍 而育其

用合一、神氣相須。而還丹可成矣。此所以丹道與天道。初無二致者也。天。當採取其元陽之藥也、是以尹道、以無了,以是,以 晦。是乃歲月之終。天道至此一周。日月到此合璧。猶太極混沌之時也。及至於歲首之朔。則闔。其終始之數如此也。今魏公所謂混沌者。豈眞乾坤坎離之鴻濛哉。不過借此以喻殘臘之有十二萬九千六百辰。皆自然之數。非有所牽合也。此乃先儒論天地自混沌開闢。以至於閉也。一元有十二萬九千六百年。一會有十二萬九千六百月。一運有十二萬九千六百日。一世 有十二萬九千六百辰。皆自然之數。非有所牽合也。此乃先儒論天地自混沌開闢。以至於此也。一元有十二萬九千六百年。一會有十二萬九千六百月。一運有十二萬九千六百日。一消會,即一歲自子至已爲息。自午至亥爲消。開物於寅。猶歲之驚蟄也。閉物於戌。猶歲之立。 乃孕育其眞一之氣也。及至一化者也。然內養之道。以身心 也。此乃魏公發明易道之變化。并喻丹道之法象者也。然由此推之。則一元之終爲大浘流。 圖。以坤復之間爲無極。又以動靜之間。 至若反而求之於吾身。則一 之中。猶一年也。西山蔡氏曰。一至 10三百六十運。四千三百二十世。 書。以天 三百二 象更新。天地開泰。猶乾坤開闢之時也。即伯溫氏所謂一元之數。 者也。然內養之道。以身心冥合。神氣 先儒謂邵子先天之學。出於陳希夷。而希夷之源。實本於參同 反而求之於吾身。則一息呼吸之間。及至於無息之妙。皆混沌之道也。所以邵子先天歲之終爲小混沌。更簇而小之。則一月晦朔之間。一日亥子之分。俱太極鴻濛之候也 一十世。猶一歲之十一月。三百六十日。四千三百二十辰也。 是。 一疑。 故 年也。西山蔡氏曰。一元之數。即一歲之數也。一元有十二會。 日。龍 二十世。一世三十年。則十二萬九千六百年。是爲一元之數。在一二萬九千六百年。謂之一元也。而其子伯溫氏日。 一元統十 駕 陽初 動 0 歸 煖氣沖融°恍恍惚惚°應吾身之坎離運用°則謂之 根。杳杳 爲謂之體。以有爲謂之用。以神爲馬。以氣爲車 冥冥。 是吾身之乾坤混沌。則謂之先天。 契。誠哉 是有取於此義焉 )o閉物於戌。猶歲之立冬 前六會爲息。後六會爲 十二會。三百六十運。四 在大化之中猶一 是言也。 護按邵康節皇極 所以邵子先天 年。是 o

言動不正。則有傾危之患矣。其修身養生者。可不正路。坦然可由。自無偏邪之虞。若行道之邪者。觸處 而天下和平。故此謂天地和而萬物隨生。人心和而百體從令。其能致中和者。如行平正之隨從路不不邪邪道險阻傾危國家。正性命。保台太和。又曰。聖人感人心隨,此所以 觸處刑棘。必有險阻之患。所以治國齊家。凡

## 右第一章

心而和其氣乎。此乃承上文以起下章之意也。

平。則萬化旣安。百骸俱理也。若失其中正。則國家傾危。而修道險阻矣。可不慎乎。此章以乾坤坎離四卦。爲陰陽化育之體。以其餘六十卦。爲陰陽流行之用。尚得其和

運者平。居其室。出其言不善。則千里之外違之。况其邇者平。言出乎身。加乎民。行發平邇。室發號出令順陰陽節藏器待時勿違卦月。易日。君子居其室。 出其言 厲兵之類。是也。又上篇第五章日。發號順節令。勿失爻動時。卽此之義耳。 器者。修身治國陽之時節也。如禮月令。謂孟譽之月。天子命相布德和令。 而孟秋之月。天子乃命將帥選士處於九重深邃之室。其誠僧極難感通。上下最易否隔。故凡政教號令之舉發。當順從天地陰 者。有如此之應達。而不可不謹其言行之發焉。今魏公引之。以人君爲萬乘至尊之主。而安 見乎遠。此夫子釋中学卦九二爻之義也。蓋謂君子之言行。以誠学信實爲主。其感通於人 君子居其室出其言善則千里之外應之謂萬乘之主處九重之

之。故曰。勿違卦月也。此乃魏公釋夫子之辭義。以發明治國修身之道。下文更詳言之。下卦。其在周易之中。而聖人俱有垂敢之辭。當遵而守之。其陰陽消長時節之機。應效而行也復起而坤終。周而復始。如環無端。程子所謂動靜無端。陰陽無始。即此理也。但此十二月之也。十月純坤卦。乃六陰全也。陰太極則生陽。周子所謂靜而生陰。靜極復動。是也。故又自 按此乃納子法。即納支法也。以十二地支。納於八卦之下。則乾納子午。坤納丑未。農納 。三月澤天夬卦。乃五 而生陽。動極 子申。蒙用寅戌餘六十卦各自有日聊陳兩象未能究悉,時。 l°卦月者°乃一歲 地否卦。乃三陰生也。八月風地觀卦。乃四陰生也。九月山地剝卦。乃五陰生 而靜。是此義也。故夏至五月天風姤卦。乃一陰生也。六月天山遯卦。乃二 手。乃二 陽生也。四月純乾卦。乃六陽全也。陽太極則生陰。濂溪周子所 陽生也。正月地天泰卦。乃三陽生也。二月雷天大壯卦。乃 月之卦。 易易 可可 即陰陽之時節也。如冬至十一月地雷復卦。乃 一颗器於 而 動 C 不 調 施。 〇

偶。是此義也。今以屯蒙二卦。分值於月朔之旦暮。其枘干支之法。則屯之內卦乃震也。乾坤也。邵子所謂置乾於西北。 退坤於西南。長子用事。 而長女代母。坎雕得位。而兌克乾坤同。何也。蓋後天之卦位。乾坤退置而不用。震異代事而致用。故震異所枘之支。乃同。異衲興坤同。坎納寅申。離納卯酉。艮衲辰戌。 兌納巳亥也。但每卦各納兩支。惟震 支。在外卦是 之納干是庚。震之納支。在內卦是子。則屯卦之初九爻。乃庚子也。 **没也。坎之納干是戊。坎之軜支。** 申。則屯卦之六四爻。乃戊申也。故謂之屯以子申也。而蒙之內卦 在內卦是寅。則蒙卦之初六爻。乃戊 次之納干是 乃震也。外卦 位。而兌艮爲 同

節度。則四時調和。而庶務理焉。如違其規令。則氣序乖舛。而百事差焉。故謂逆之者凶。順者。人也。言承當其仁。應施德惠以愛育其人。象春令之生發也。但此刑德設施之道。若順其者。宜也。言建立其義。當設刑罰以分別其宜。 象秋令之飲願也。當仁施德者。當、承也。仁 也。聊陳兩象。未能究悉者。謂屯蒙兩卦爻象。旣已敷陳其法度。而餘卦自可依此推之。故不當效屯蒙納干支之法式。依周易上下兩篇之次序。 而分布於各日之下。以周遍一月之造化 仁施德逆之者凶順之者吉。夫五行之流行於三才者。其見象於天爲五星。分位靈。叩之不應。職此之由焉。茲論易道之餘。而併及之,以告夫後來者。 丁言事記开省 言政教之發。當合於時令之氣序。而 水爲智。季夏屬土爲信。此乃五行五常。以合於四時者也。今日。立義設刑者。立、建也。義 神則義。火神則禮。水神則智。土神則信。 者吉也。管子曰。刑德者。四時之合也。刑傷合於時則生福。 髋則生膈。此之謂也。此節乃 卦者。蓋除乾坤坎雕四卦。爲體爲用外。而其餘恰是六十卦也。各自有日者。謂其餘諸卦。 一以究悉之也。易所謂引而伸之。觸類而長之。是也。然上節乃言卦月。而此節是言卦日。 一之春秋刑德·亦寅乎其中矣。 外卦是戌 按歷法令至誠專密謹候日辰審察消 一蒙卦之六四爻。乃丙戌也。故謂之蒙用寅戌 而以春屬木爲仁。秋屬金爲義。夏屬火爲醴。冬屬

也。纖芥不正。悔吝爲賊者。纖芥。細微也。悔、懊。吝、羞。賊、害也。言有纖芥不循其法度。不 也。謂歲時氣節之數。則以日辰爲主。而陰陽二氣之運。則以消息爲機。故當謹候而醫察之 **管察消息者。蓋一日有十二辰。而一辰有八刻。息爲陽生。自子至巳。消爲陰生。自午至亥** 息纖芥不正晦吝爲賊。 正其時日。則政令有悔吝之生。而氣序有賊害之咎焉。此節乃承上文。以起下文之意。 纖音先。吝音閣。C 度。經歷其政令。須極誠無妄。而專心愼密也。謹候日辰。 令。 至誠專密者。

三至改度乖錯委曲隆冬大暑盛夏霜雪二分縱橫不應漏刻風

矣。盛夏之暑月。反成霜雪凍冽而嚴寒矣。故曰。隆冬大暑。盛夏霜雪也。二分者。春秋二分 矣。故曰。二至改皮。乖錯委曲也。夫二至互易而乖錯。則隆令之寒月。却爲流金爍石而大暑 冬酷暑。風雨不節。旱澇相繼。漸至山岳自崩。無故地裂。 度。則害苗之蝗。如泉流之湧沸。而水旱之災。乃羣見而旁出也。所以四正變易。則夏嚴寒而 互相尅伐以違其和也。蝗蟲湧沸。羣與旁出者。蝗、食苗蟲也。沸、泉上溢也。言分至縱橫改 一至之晝夜漏刻長短。今縱橫更易其時令。則二分二至之漏刻。皆不應其常度矣。風雨不分與二至。乃縱橫顚倒相易也。故曰。二分縱橫也。不應漏刻者。謂二分之晝夜漏刻均平。而 也。縱橫者。南北曰縱。東西曰橫。一至乃子午月。是謂之縱。二分乃卯酉月。是謂之橫。言一 音現。〇二平者。冬夏二至也。謂二至若改易其冬夏。更變其常度。則四時乖錯。而氣序委曲 雨不節水旱相伐蝗蟲湧沸羣異旁出天見其怪山崩地裂實。見 節。水旱相伐者。謂分至相易。是春秋與冬夏顛倒。以致氣候錯亂。故風雨水旱不依其節。而 是天地之怪異畢見也。故曰。天見

有二至二分。偷改度縱橫而錯誤。則其變亦有如是之象焉。學者當知之。一者一十八人以耶。故失子謂參同契文章極好。其用字皆根据古書。信哉言乎。又丹法亦一孝子用心成此節之解句。乃本於禮記之月令。若遽然讀之。似屬魏公之奇文。豈知其實出於禮經之義 動皇極近出己口遠流殊域或以招禍或以致福或興太平或造 崩 地裂也。然此綠歷法有錯。而失於置閏。以致時令乖舛。故其變異有如此者也。但

極、中也。鼻極者。謂君建中道。而民歸之也。蓋上文以歷法乖錯。而分至改易。乃致天地之長幼順。故上下治。天地明察。神明彰矣。今魏公以君子爲孝子。殆本於此義也。皇、大也。 動天地也。可不慎乎。此之謂也。然丹道亦在乎此心。以運用君子胸臆中所自出也。易曰。言行。君子之樞機。樞機之發。: 兵革四者之來由乎胸臆。臆音益。○孝子者。即君子也。孝經日。君子之事親孝。 故事也。 其藥物。而歸於皇極之中。以結成還升者。此不可不知也。 行之發。或招其禍患。或致其福祥。或太平由此而興。或兵革自此而造。則此四者之來。皆由 氣亂災生。故此言在上之君子。當用心圖治。感動大中之道。以歸其民心。格通神明之德。以 回其天變。考正歷數。敬授人時。而使善言近出於已口。則聲教遠流於殊域焉。所以君子言 樞機之發。榮辱之主也。言行。君子之所以 動靜有常奉其繩墨。

四時順宜與氣相得。 也。言君子效法灭地。 其言行動靜之間。俱合乎經常法度。則自然四時順宜而應節。 易曰。夫乾。其靜也專。其動也直。是以大生焉。夫坤。其靜也

八五行守界。不妄盈縮易行周流屈伸

其感動之效如此。又以引起下章之意焉。然丹法運行之道。其造化亦如是夫。流反覆於乾坤之內。乃陰陽和調。自無差忒之變異也。此乃總結上文君子之用心。也。易行周流。屈伸反覆音。易、詔坎離也。卽日月也。而坎離往來屈伸於六虛之中。日月周限。而不致有侵逾也。不妄盈縮者。盈、滿。縮、短也。言四時五行之氣節。勿使有過與不及 也。五行守界者。爲春屬木。夏屬火。季夏屬土。秋屬金。冬屬水。此五行之氣候。乃各守其界秋冬爲陰柔。應靜而歛嚴。如寒熱溫凉。各應其候。則四時陰陽之氣已判。是不涉入於乖錯反復。断爻之斷也。今日。剛柔斷矣。不相涉入者。斷、判也。言春夏爲陽剛。應動而生長。反復。斷音端、去聲。○易日。動靜有常。剛柔斷矣。蓋陽動陰靜。乃天地之常也。剛陽柔陰。 )易日。動靜有常。剛柔斷矣。蓋陽動陰靜。乃天地之常也。剛陽柔陰。

## 右第二章

晦朔之間合符行中混沌鴻濛牝牡相從滋液潤澤施化流通濃、

日月合符於此際。陰陽行特於其中也。混沌者。陰陽未分也。鴻濛者。 俱上聲。牝、婢忍切。牡音畞。○晦朔之間者。乃晦朔相接之時。亥子之間也。合符行中者。謂 元氣之始也。牝牡、喩

月藏其象以入其神。而崇其德以致其用者也。始於東北箕斗之鄉旋而右轉先隱其形而屈。所以晦朔之間。合符之際。是日始於東北箕斗之鄉旋而右轉 如是之理也。天地神明。不可度量利用安身隱形而藏陽之靈也。明者。日易道丹道。曾天地神明。不可度量利用安身隱形而藏。废音鐸。○神者。陰 資始。又曰。至哉坤元。萬物資生。是此義也。然此節言陰陽交合。日月撢持。以成其變化。而 又曰。往者屈也。來者伸也。屈伸相感而利生焉。又曰。精義入神。以致用也。利用安身以崇 月之光也。言天地之間。惟神明最爲精妙。難以測度其端倪。故日。天地神明。不可度量也。 台符。陰陽之相從。而其功效有如此。故曰。滋液潤澤。施化流通也。易所謂大哉乾元。萬物 日。混沌鴻濛。牝牡相從也。滋液塔。乃陽氣之施化也。潤澤者。是陰氣之流通也。三 德也。今日。利用安身。隱形而藏者。蓋有取於此義。以爲日月神明之德。 易曰。陰陽不測之謂神。又曰。日往則月來。月往則日來。日月相推而明生焉。是此義也。易 陽也。言當晦朔之際。 而日月合璧。其二氣相紐。 獨天地永州之初。陰陽 將利其用而伸。乃 渾然相合也。故 百日月之

**嘔輪吐萌潛潭見象發散精光。** 囁音殿。見音現。○東北者:長寅之方。 箕斗之卿也。輪者。月之匡郭也。萌者。月之光芽也。 謂新月從左旋。而轉右之西方。始嘔出 法。亦自東北艮寅之方而出。從西南坤申之方而入。至於戌乾之方而止。 天。以舒化其精光也。故謂之潛潭見象。發散精光。此乃重申上文之義也。然丹道運火之 月自晦朔合符之時。乃伏深其體於地。以含育其形象也。及至右轉吐萌之際。是發散其用於 其輪象。而吐生其光芽也。故曰。旋而右轉。嘔輪吐萌也。潛、伏也。潭、深也。見、謂形也。言 形象。自晦日於東北之方。而盡喪其明。至於朔日。亦於此方更蘇其魄也。故曰。 始於東北。 嘔音歐。見音現。○東北者。艮寅之方。乃月造 但當求之於自己。 割月之

其一年之出沒。則其象是如此耳。今日。始於東北者。是言短夜之月也。蓋朔初之曉。其月隨東西兩方。故月之轉移。亦不甚相遠也。此月之行。有異於日之行。而前人未嘗言及之。今察位以造端。若不如是。則晦朔之間。其日月不能撢持合符矣。惟卯酉之月。其日月出沒。同在陽出沒。在於東南西南。而午月之太陽出沒。在於東北西北。 故新殘之太陰。亦從太陽之方也。如在卯酉月。其新殘立望月之出沒。 雖亦有轉移。而總不離於東西二方也。蓋子月之太西北二方。亦前後逐漸轉移。 至於望時。則出沒在於東南西南二方。 而短夜月之方位始定 靈喪其明矣。故此二者。雖皆言東北。同爲短夜之月。而其理却有別。不可不知焉。 第四章之東北喪其明者。以晦終之晚。其月不可見。及曉在於東北。而光被日奪。乃 「即是 則出沒在於東北西北二方。而長夜月之方位始定也。如在午月。其新残月之出沒。在於東北 日。從東北同行而無光。乃左旋右轉。漸漸與日相離。至初三之晚。始吐其光於西也。而上篇 三四之新月。及二十七八之殘月。而出沒在於東南西南二方。乃前後逐漸轉移。至於望時。 他專焉。謹按月之出沒方位 與日不同。試以四正之月言之。如在子月。其

之上震出爲徵陽氣造端初九潛龍陽以三立陰以八通。潛音前。

氣。乃造端而始生其明也。其在易之乾卦。則猶初九爻辭之潛龍也。夫子曰。潛龍勿用。陽在 現微明於庚酉方之上。其象爲一陽農卦之徵驗也。陽氣造端。初九潛龍者。謂月感受日之陽 上。農出爲徵者。昴畢。乃庚酉方之二宿名也。農、一陽之卦也。徵、驗也。 下也。又日。龍德而隱者也。是也。陽以三立。陰以八通者。蓋天地生成之數。其陽之生數。自 而盛。是以陽立於三。而陰通於八者也。 而始。至三而盛。其陰之成數。自六而始。至 **故三日震動八日兌行九二見** 謂初三日之新月。

**2分卦也。九二見龍者。言其在易之乾卦。則猶九二爻辭之見龍也。夫子曰。見龍在田。德施龍和平有明。**見音現。○故三日震動者。乃重申上文陽以三立。井震出爲徵之義也。八 而天下已被其化。故此亦兼釋九二爻辭之義也。 得其和平也。又九二爻之見龍在田。爲文明之象。 普也。又曰。龍德而中正者也。是也。和平有則者。謂月至上並。其形體明暗相伴。 而陰陽乃 三五德就乾體乃成九三夕

穿穿言之。以曉夫修身修丹者之要道也。 **吳繼其統固濟操持九四或躍進**自然之道。 故魏公深知盈不可久之義。 而**巽繼其統固濟操持九四或躍進** 諄諄言之。 以曉夫修身修升者之要道也。

時。亦無咎也。此乃釋九四爻辭之義也。艮主進止不得逾時二十三日典守定。或隨而遲疑。則其道若危。能隨其,艮主進止不得逾時。一十三日典守羅在淵。乾道乃革。是也,進是近代才,以入了一 隨在淵。乾道乃草。是也。進退道危者。以九爲陽。而四爲陰。 乃陽爻居於陰位。故進退未或蹈者。謂其在易之乾卦。則猶九四爻辭之或躍也。夫子曰、或隨在淵。 進無咎也。又曰。或退道危 也。固濟操持者。詔此時陽退陰進。息化爲消。當固濟陽德。而操持陰統也。九四退道 異繼其統者。謂月至十六日。其明乍虧。其象爲一陰之異卦。而陰繼夫陽之統緒

一飛龍。天位 加喜。 也。謂月至二十三日之下弦。則其明半虧。 **逾音于。〇艮主進止。不得** Ç 行 也 其象爲二 る総

在九五之五也。夫子日 言二十三日。乃主守下弦月之期也。九五飛龍者。謂其在易之乾卦。則猶九五爻辭之飛 則止。時行則行。動靜不失其時。其道光明。是此之義耳。二十三日。典守弦期者。典、主也。 陰之艮卦也。然艮爲止之義。而行止各有其時。不可過時而違其道也。易日。艮、止也。時止 I。飛龍在天。大人造也。又日。飛龍在天。乃位乎天德。是也。天位加喜者。言聖人 龍

此亦、樂釋九五爻之義也。 亦難釋儿五爻之義也。一八五坤承結括終始韞養衆子世爲類母九五之天位。豈不加喜哉。八五坤承結括終始韞養衆子世爲類母

相下。而其勢必相爭。故借坤卦上六爻辭。龍戰於野之義以釋之也。者。蓋月至晦日。謂之純坤。以乾卦言之。則謂之上九。是乃陰陽兩不 辭之亢龍也。夫子曰。亢龍有悔。 盈不可久也。又曰。亢龍有悔。與時皆極。 是也。戰德於野德。能包韞衆卦。藏資衆物。而爲世之萬類母也。上九亢龍者。謂其在易之乾卦。則猶上九爻 非結括其終始哉。臨養衆子。世爲類母者。隘、包藏也。衆子。衆卦也。又喻衆物也。言坤之爲 漸生明。由望而渐至晦。又一 几**追戰德於野。**觀、委窘切。○六五坤承者。六五。乃三十日也。謂月至三十日。則 月六候之卦。從観以始。至坤乃終。而晦朔相接。陰陽相交。豈 用九翩翩爲道

陽奇之 規矩陽數已訖訖則復起推情合性轉而相與。關音篇。訖音言。復、扶 九。而往來 用。以六爲陰耦之用。今日。用九者。是承乾卦言之也。翩翩者。往來之貌也。 、子大虛之位。其剛而能柔。此爲易道之規矩法度。故曰 用九 爲道

用。則五常生於身焉。萬物備於我焉。而人之情性得其正。所以異於物之偏者也。今爻位剛之性。而性卽情之靜也。 感而遂通。已發之和。則詔之情。 而情卽性之動也。是情性相爲體 平情者。乃以神爲性。而以氣爲情也。故凡丹經之喩名。亦可類推之矣。行其者,于日。推情合性。轉而相與也。又丹法之運火。亦復如是。其神御乎氣。性合作人養養, 柔之推合。陰陽之轉與。以成易卦之體象。猶人之情性動靜。而爲身心之體用。同一理也。故 (爲一。而如環之無端。故曰。陽數已訖。訖則復起也。情性渚。蓋寂然不動。未發之中。則謂之數也。已訖者。陽數自一而起。至九而訖盡也。然九爲老陽。老變而少不變。所以九盡又復己。夫子曰。用九。天德不可爲首也。又曰。乾元用九。 乃見天則。是也。陽數者。一三五七九 l。夫子曰。用九。天德不可爲首也。又曰。乾元用九。 乃見天則。是也。陽敷者。一三五

降上下周流六爻難可察視故無常位爲易宗祖。據依也。彌發降上下周流六爻難可察視故無常位爲易宗祖。彌幾、音旋雖。○循、 因依瑭殘之法度。而乃轉運無窮也。故升降乎上下之卦體。則變動不居。周流乎六爻之虚 者。曹集傳曰。美珠謂之瑭。璣、機也。以瑭飾機。所以象天體之轉運也。今謂乾用九之變遷。 位。則剛柔相易。所以難可察覩其端倪。乃無一定之常位。而爲 易象變化之宗祖者也。然坤用六之變遷。而其道亦如是耳。

### 右第三章

此章言月自晦朔與日合符之始。而成一月之造化。乃以三陰三陽之六卦。分布於六 理皆備焉。吁、参同契之書。其可弗讚乎哉。 其吉凶悔各之機。則天道治道。修身修丹。其 候之中。以明其盈虧進退之道。而又以乾卦六爻之辭配之。及用九爲道之變遷。以建

八無疾立 剛黃鐘建子光乃滋彰

也。言播施其微陽之氣。而民將得其融和之常候也。 端。乃始滋益而彰著也。柔暖。謂微陽也。黎蒸。 以十二卦蔟於一月之中。則兩日牛得一卦。 柔暖黎蒸得常。復 退皆徼°而其氣之出入。自應無疾速也°表者°測景推候之物也 也。黃鐘者。十一月之律管。乃建子之月。用以候氣也。 一陽初生。其氣始通也。出入無疾者。乃易復卦之彖辭也。今魏公引之。謂此時 復音服。施、去聲。〇 復卦起o至次年十月坤卦止o 自朔日起。至晦日終。而十 ) 夫一年有十二月。 也。 **路爐施條開路正光光耀** 以成一年陰陽消息之造化也。若 兆乃滋彰者。言陽氣之兆也。言立表之景候。其陽 卦分布之。自十 卦周矣。 故以朔日

漸進日以益長丑之大呂結正低品。 也。條、長也。言自復至臨。而陽氣施,臨者。十二月之卦也。爐、火爐。喩陽氣

管也。然丑爲一 長。陽道正開。光耀漸次而進。日景漸益以長。其月爲建丑之節。在律爲大呂之 歲之終結。而終則又當復起。故十二月者。正在低昂之間也。 仰以成

泰剛柔並隆陰陽交接小往大來輻輳於寅運而趨時。輻輳音福廣。 仰者。謂自

半。而並爲隆盛也。陰陽交接。小往大來者。小、 而又爲陰退陽長之象也。易日。泰、小往大來。吉亨。則是天地交。而萬物通也。是也。輻者。 十二月之臨卦。仰上加一陽爻以成泰。而爲正月之卦也。 然泰卦 「穀中之軸也。輳者。湊也。又借爲正月太蔟之律名。言陽氣之至寅月o. 部陰也。大、謂陽也。言泰爲陰陽相交之卦。 之體。乃內乾外坤。剛柔相 加輻 之輳於戰。而運

好分。 並也。又借爲二月夾鐘之律名。卯門者。乃二月也。言大壯之卦。夾鐘之律。 而並列 分。 俠音夾。夾音劫。○漸歷大壯者。言自復臨聚。而漸歷於大壯。乃爲二月之卦也。俠、 也。又借爲二月夾鐘之律名。卯門者。乃二月也。言大壯之卦。夾鐘之律。

盈则食。蓝中則未有不昃。盛則未有不衰也。今日川爲陽極。乾卦爲純陽。是陽乃盛極平后始生於子月。而其終極在於日月也。中者。謂陽氣極乎中也。干者。犯也。易曰。日中則戾。月又曰。大哉乾元。萬物資始。乃統天。雲行雨地。品物流形。即此之義也。陽終於日者。謂陽氣中,而相干。乾者。四月之卦也。四鄰者。即四方也。 謂乾體之性剛健。而乾陽之德盛明。 始紀序履霜最先井底寒泉午爲穀賓賓服於陰陰爲主人。 。而陰將來干犯矣。 又中字。借爲四月仲呂之律名。禮記月令·所謂律中中旨·是也· 姤

精懷他依時棲運以見過感者。清華也。言時物將收斂其精華。以就其核實也。德者。陽為。而井底之泉寒也。是質者。五月之事也。此亦氣釋縱實之義耳。 一陰長微而隱於下。五陽猶惡而動於上。然盛者。則將退而終 逐世去位收飲其熟。而井底之泉寒也。蕤賓者。五月之律也。資服者。則將退而終 逐世去位收飲其熟,而井底之泉寒也。蕤賓者。五月之律也。資服者。則將退而終 逐世去位收飲其初生之卦。然其勢必至於純陰而後已。則是姤者。豈非履霜之先兆平。易曰。履霜堅冰。陰始 。記也。 言 生之氣序也。先者。先兆也。謂姤

義耳。然此乃發明遜之時義者也。否塞不通萌者不生陰伸陽屈沒陽姓之地也。易日。物不可以終遯。是此不寒不通萌者不生陰伸陽屈沒陽姓 德也。棲運。止息也。味冥。幽暗也。言懷藏其陽明之德。以俟其時而復用。今乃止息於幽暗

也。又曰。天地不交舌。君子以寂愿避难。是此之義也。 觀其權量祭仲秋情任飲。猶人之姓名將爲埋沒也。易曰。小人道長。君子道消 現其權量祭仲秋情任 **畜微稚老枯復榮齊麥芽蘗因冒以生。** 也。又日。天地不交否。君子以儉德避難。是此之義也。 退氣而屈。易所謂往者屈也。來者伸也。是也。沒陽姓名者。蓋謂陰氣方盛。則陽德之性情收 否。則凡草木之前芽不生也。陰伸陽屈者。謂否雖陰陽各牛之卦。 否、普强切。沒陽、一本作毀傷。〇否者。七月之卦也。七月律謂之夷則。否爲閉塞不通 則凡草木之萌芽不生也。陰伸陽屈者。謂否雖陰陽各牛之卦。然陰爲進氣而伸。其陽爲之象。易日。大往小來。、則是天地不交。而萬物不遁也。是也。萌者。草芽也。言辟至於 者。八月之卦也。八月律謂之胸呂。観音貫。薄、在禮切。 藥音學。○觀

也。蓋八月爲陰陽相半之候。是殺中有生。而刑中有德故也。身爛技體消滅其形令。而微稚之麥始芽。其老枯之薺復蘖。俱因於此時冒地以生,與獨大學復生芽也。言仲秋之任、堪也。畜、養也。言仲秋乃陰陽和平。堪養其微稚之物。而老枯者。亦復得其榮茂也。齊低、堪也。畜、養也。言仲秋乃陰陽和平。堪養其微稚之物。而老枯者。亦復得其榮茂也。齊條均平。當順從其時令。以較定其權衡度量也。故此謂觀示其權量。則察知其仲秋之情也。稱者、稱與也、量者、斗斛也。觸月令。謂仲秋之月。則日夜分。同度量。平權衡。蓋八月爲陰

化氣旣竭亡失至神。剝者。九月之卦也。九月律謂之無射。易日。剝、爛也。又謂剝 謂剝乃五陰方盛。而一陽將盡之象。是欲亡失其至極之元神也。 **追窮則反歸乎坤**化氣旣竭者。言此時天地生化之氣。而將爲竭絕也。亡失至神者。 **追窮則反歸乎坤** 其形質消滅矣。晉樂志曰。九月之辰謂之戌。戌者。滅也。謂時萬物皆衰滅也。是此之義耳。 今日。剝爛肢體。消滅其形者。以剝爲季秋之卦。萬物至此皆剝爛而落也。然肢體剝爛。則是

元恒順地理承天布宣。<br />
盡。從乾化姤而陰反通焉。自姤至坤而陰窮盡。從坤變復元恒順地理承天布宣。<br />
道窮則反者。謂十二卦分擘於十二月。則自復至乾而陽窮 而陽反通焉。故其爲道也屢遷。而反復窮通無已也。易曰。反復其道。又曰。易窮則變。變則

應鐘也。恒順地理。承天布宣者。蓋坤爲地。而地之理。則柔順以恒久也。 而坤之德。乃承天通。通則久。是也。歸乎坤元者。謂陰道之窮盡。 則歸於坤元。乃爲十月之卦。而十月律謂之 復子而始。至乾巳以極。其退陰符°亦從姤午而起。至坤亥以終。周而復始。如環無端。上篇第以布宣也。易所謂至哉坤元。萬物資生。乃順承天。是也。 然丹道運火之法。其進陽火。亦自 五章。所謂周旋十二節。節盡更須親。是也。但十二卦。其在歲固爲十二月之節。若簇於

更蔟而 而孫究之焉。玄幽遠渺隔閡相連應度育種陰陽之元寥廓恍惚莫當反求離已。玄幽遠渺隔閡相連應度育種陰陽之元寥廓恍惚莫 小之。則爲一時一 以兩日 節。 刻。及至於呼吸之一息。 意 首所謂朔旦爲復。是也。其族於一日之中。則十二辰是矣。 亦有十二節之用。斯乃丹道之玄妙。學者

知其論。 関同礙。廓音臟。○玄幽遠渺。 隔閡相連者。謂天道至玄幽而無窮。地道至遠渺 乾元之始。而陰氣爲坤元之生也。寥廓恍惚。莫知其端者。 天地之所以爲大也o然此節與下節o乃 也。言天地之高廣。乃空大而難察也。陰陽之往來。其混濛而難見也。是以真能知其端倪。而 者。言天地雖玄遠。而一氣之往來。乃各應夫期度。以化育其種類也。陰陽之元者。言陽氣爲 如陽氣升。則爲春夏而生長。其陰氣降。則爲秋冬而飲藏。 而無盡。則其上下之形體。雖若有隔礙。而其神氣之轉逝。 先迷失軌。後爲主君無平不陂道之 何曾有玄遠之隔礙哉。應度育種 寥廓。謂空大也。恍惚。猶混濠 乃相連接而無間焉。

自然變易更盛消息相因終坤始復如循連環帝王承御千載常 總結上文。以申十二月運化之精義耳。

者。懒跡也。謂如十月純陰之坤。而陽氣幾絕。是迷其道矣。至十一月之復。一陽初生。則後不而後順得也。今日。先迷失軌。後爲主君者。是引易之義。 以發明陰陽之迭爲實主也。軌子。陂瞀秘。○易日。君子攸行。先迷失道。後順得常。蓋君子之所行。先難而後獲。故先迷失 者爲之主也。其爻量剛柔之進退。亦同此之義耳。無平不陂。道之自然者。陂、傾側也。言陰 來者爲之君也。如四月純陽之乾。而陰氣幾盡。是失其軌矣。至五月之姤。一陰始生。則後進 往來之用。乃互相倚伏。 無有常平而不傾側。常往而不復來者。此乃天地自然之道。非人

存。并敢常存者。謂帝王果能此道。而承天之運化。以御治其萬方。則千載如斯。而國可以常頌者、謂一年十二月之卦。自復而始。至坤以終。其周流而不止。如循連環而無窮也。帝王承盛衰也。消息相因者。息爲陽生。消爲陰生。言陰消陽息。常相因爲用也。 終坤始復。如循連盛衰也。消息相因者。息爲陽生。消爲陰生。言陰消陽息。常相因爲用也。 終坤始復。如循連之所能損益也。易曰。無平不陂。無往不復。此之謂也。變易更盛者。言陰陽之變易。 乃更迭之所能損益也。易曰。無平不陂。無往不復。此之謂也。變易更盛者。言陰陽之變易。 乃更迭

將依養性延命。而欲却其死期者。是審思其長生於後。則當 「**斤河民區**·豐丘」是命。神不外馳氣自定。此之淵也。又曰。元和內運即成員。呼吸外施終未了。此亦先後天之是命。神不外馳氣自定。此之淵也。今以丹道言之。性、即神也。命、即氣也。有先天後天之別。為吾身之至寶。乃修道之樞紐也。今以丹道言之。性、即神也。命、即氣也。有先天後天之別。學道者。當養其天賦之性。而安其分定之命。宜克其氣質之性。而修其形體之命。是以性命學道者。當養其天賦之性。而安其分定之命。宜克其氣質之性。而修其形體之命。是以性命學道者。當養其天賦之性。而安其分定之命。宣克其氣質之性。而修其形體之命。是以性命學道者。當養其天賦之性。而安其分定之命。宣克其氣質之性。有分定之命。有形體之命。 謀處失修煉爲先也。然此以性命二字發端。以起下文之義者也。 人所禀軀體本

初陰陽爲度魂魄所居。 源°初無二理°故謂人所夫修丹之道。與生身之

身受氣初。莫怪不修州之理。亦復知 也。故丹道以日魂屬木。而在東主上升。其月魄屬金。而在西主下降。升極則降。降極則魂。則無其靈明。所以魂魄互藏其室宅。而陰陽交相爲體用。乃爲坎離之象。以成其造化陽神之魂。而月爲陰神之魄也。然魂魄者。卽陰陽之體用也。蓋魂無魄。乃無以運化。若魄 氣飯 之精。魂者。陽之神也。魄者。陰之神也。淮南子所謂天氣爲魂。地氣爲魄。是也。故以日 穢耳。 認。以 驅。其在 氳。以 循 環 陷 [陽神日魂陰神月魄魂之與魄五為室宅日爲陽之精。月辰機都洩盡。悟眞篇日。勸君窮取生身處。返本還源是藥王。皆此之義也。然如是。但有質生質者。人也物也。無質生質者。丹也仙也。呂眞人日。窮取生久武其始初。則陰陽合一以爲度。魂魄互藏其所居。然後形質具。而性命全矣。也父母未生之前。而形體本無一物。及至生身之時。由先天元精。如雲之流布。 日爲陽之精。

月。非謂天上有形之魂魄道自然。此之謂也。R 升。而魂魄 之調也。又古歌云。 無窮。乃交結其神氣。以凝聚其丹頭也。黃庭經曰。魂欲上天魄入泉。還魂返日魂屬木。而在東主上升。其月魄屬金。而在西主下降。升極則降。降極則 性主處內立置鄞鄂情主營外築固城郭城郭 日魂月魄若個識。識者便是眞仙子。此言吾身無形之日

物力安。 姓主清靜而處乎內。以立置其址基也。情者。性之動也。在五行屬·物力安。 鄭音銀。○性者。情之靜也。在五行屬木、鄭朝、地名,丁帰均著也 之者稀也。 乃喩址基也。言

城郭者。內日城。外日郭。所以護衞民物。卽藩垣也。 也。夫如是。則城完郭全。可無 外患 之慮矣。而人安物息。亦無內變之憂也。然總之謂 言情主經營而運乎外。 以樂固其藩垣

一次では、 一次では、 一次では、 一次では、 一次では、 一次では、 一次では、 一次では、 一方では、 方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で、 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 一方で 遂而不屈撓也。易日。夫乾。其靜也專。 其動也直。是以大生焉。是也。氣布精流者。 謂乾之 坤者。情。情性。謂人之情性。而合乎乾坤之德也。乾動而直者。 謂乾陽之情性主乎動。則直 根處。身心復命時。復命篇一依。以凝結其丹胎耳。還源 合乾坤乾動而直氣布構流坤靜而翕爲道合廬。 爱斯之時者。此承上 是後天復先天之義。乃丹道中之最要。學者當條究之焉。 日。灰心行水火。定息覓眞鉛。皆此之義也。 日。以神歸氣內o丹道自 学育は 異児と言。 男白女赤金火相所以遠返歸居之名 男白女赤金火相 然成。又日。神

子。而準則立 水無火。則金寒水冷。豈能成造化而結丹胎哉。上善者水清而無現道之形易之理也。而或以金水土爲三物者。乃誤也。蓋金上舊才水清而無現道之形水得火。則溫和而相生矣。其言水火土者。以外火得土。則調和而相濟矣。此乃自然之道。不初也。此言金水火三物。相須爲用。以作煉丹之要藥也。然丹藥之三物。其言金水火者。以金 水定火五行之初日。其色赤。故謂之男白女赤也。 言金水火三物。相須爲用。以作煉丹之要藥也。然丹藥之三物。其言金水火者。以金 而成 其水。能制定其火。又水爲五行之始。乃三品、次藥之首。故日。則水定火。 。能制定其火。又水爲五行之始。乃三品大藥之首。故日。則水定火。 五行之器。火煉金而成物。故謂之金火相拘也。則、準則也。謂金是水之母。水乃金之 Po女者。離 女 他 然白者。金也。赤者 月。其 Ö 則

象眞一 而各自分布獨居。乃道之變化而分之也。道德經日。此兩者。同出而異名。復命篇曰。一物分布。各自獨居者。謂眞一之氣。其分而爲陰陽。變而爲水火。則輕清者上升。其重濁者下降。雖以測度其端倪。安能圖其形哉。本篇第一章。所謂玄冥難測。不可畫圖。同一義也。變而分來能利澤萬物。而性就下不爭。其體乃清澈無瑕也。此重申上文水之爲德耳。道之形象。眞一難齊於利物處惡。故近於道之體用焉。今謂上善若水。清而無瑕者。是用此之義。言水之精而水能利澤萬物。而性就下不爭。其體柔弱澄潔。凡物之穢濁者。處置之於水。即爲清白。此其利萬物而不爭。處衆人之所惡。故幾於道矣。蓋上善者。 至善也。而至善之德。如水一般。以利萬物而不爭。處衆人之所惡。故幾於道矣。蓋上善者。 至善也。而至善之德。如水一般。以 一。能知二者名。皆此義也。類如雞子。黑白相符者。雞子。喻天地之體 「鳥別。地居其中。獨殼之裏黃。是也。然而 難圖變而分布各自獨居類如雞子黑白相符。道德經日。上 **开胎之法象。其亦** 二氣。分布

二氣。 所象。雞子為 0 俱此之義也。 縱廣一寸以爲始初四肢五臟筋骨乃俱彌歷十 所象。 雞子爲 。乃道之比類而合之也。 道德經日。有物混成。 先天地生。龍虎經日。神 合一。今修丹者。乃以眞火烹煉金水。即是元神擒 精氣。如雞子之混沌。使 黑白

臟筋骨。自然逐一而俱成也。及至十月溫養已足。若火候無失。工夫純粹。則如期以脫其胞然丹胎旣已凝結。當入室溫養。如龍之藏珠。如雞之覆卵。念茲在茲。精勤專壹。則法身之肢 寸。乃其始初之形容也。上篇第七章。所謂方圓徑寸。混而相拘。先天地生。巍巍尊高。是也o 形容。俱此之義也。 肉潤若鉛。有如此之神妙也。悟眞篇曰。嬰兒是一舍眞氣。十月胎圓入聖基。此變化還原也。蓋靈胎之嬰兒。乃先天所生。無質生質。故聚則成形。散則成氣。 矣。悟眞篇曰。不假吹 義也。然靈胎之筋骨。則柔弱可推。而其肌肉。則軟滑若鉛。鉛者。鉛粉。此喻軟滑之狀。并能 月脫出其胞骨弱可卷內滑若鉛之廣。言金丹之法象。而類如雞子。橫直一月脫出其胞骨弱可卷內滑若鉛之廣、去聲。卷、上聲。〇直者謂之縱。橫者謂 、噓丼著力。自然丹熟脫靈胎。還源篇曰。溫溫行火候。十月產嬰兒。皆此 而

### 右第五章

之謂也。然所言體臟筋骨者。不過謂胞胎應有此象也。是乃譬喻耳。不必執泥。

還返合一之道。以復如嬰兒之結胎脫胞。則丹道自成。而神仙可冀矣。命之體用也。蓋性是神之本。命是氣之源。但能窮其生身受氣之先。而用 流此 布。男女之相拘。以及夫乾坤動靜。剛柔施化。水火分位。黑白符合等義。總無非章以養性延命。爲修煉之樞要。而所謂魂魄之互爲室宅。性情之營作根基。精氣

# **感化尙相通何况近存身。切在於心胸陰陽配日月水火爲效** 《非日不生

此乃遠取諸物、近取諸身。以勉人進學者也。但用陽灯方諸。以取其水火。須定而光聚則噫。以自已陰陽之氣。配爲日月。而作水火之運用。其爲效驗。 豊不至近。夫何難之有哉。然此其玄且遠也。而其氣之感化。尙然相通。無所隔礙。何况內養之法。近存於身心。切在於胸 有。若動而光散則無矣。故修丹者。以神定氣和則生藥。 是也。今謂陽燧之取火。方諸之得水。其由於日月之精光。而後水火生焉。但日月之光華。如 向月可得水。猶今之水鏡也。如周禮秋宵。司烜氏等以木燧。取明火於日。以鑑取明水於月。 陽燧。火珠也。又謂之火方諸。其對日可取火。猶今之火鏡也。方諸。鑑名也 神動氣亂則無功也。此節乃承上章。 以起下文之意。 耳目口三寶閉塞勿發 C 叉謂之

通眞人潛深淵浮游守規中 。道德經云。我有三寶。 持而寶之。一

乎。陰符經所謂九竅之邪。在乎三要。是也。閉塞勿發通者。謂作丹之時。疊足端坐。 丹頭亦喻爲眞人也。潛、藏也。淵、止水也。言眞鉛之潛藏。乃在於深水之中。 口爲三齊者。是乃闡修身之法也。蓋耳目能視聽。而口司出納。則此三者。豈非吾身之寶 田。神室。黄庭。土釜之類。皆其喩名也。 合。使耳目口之用。皆閉塞而勿通乎外。俱返收於其內也。 眞人潛深淵者。眞人。喻眞鉛。又 水鄉鉛。只一味。是也。浮者。汎水而上也。游者。順流而下也。規、所以爲員之器。規中者。丹 三日不敢爲天下先。此乃明治國之道也。今以耳目 謂眞鉛浮游乎上下左右。而固守乎規中之丹頭也。 日慈。二日儉。

之道。非勞門家所爲閉息運氣。 無非神御其氣。以 運行於丹田之間耳。此乃 及存想强持等類之法也。 出 旋曲 以視聽開闔皆合

則氣升。闔則氣降。皆與耳目合一。而同爲之用也。樞者。戶樞也。轄者。車軸頭鐵山。謂耳目同爲己之樞轄動靜不竭窮。 問旋委曲於其內也。開闔者。 言眞氣之出入也。開同為己之樞轄動靜不竭窮。 轄音葉。○旋、周旋也。曲、委曲也。言耳目之視聽。 與息。乃吾身修丹之樞轄也。動靜。即開闔之意。謂樞轄動靜之運用。而周流無窮竭者也。

離氣內營衛坎乃不用聰兌合不以談希言順鴻濛○易以難爲目。

融和都不知。皆此之時義也。二一者旣關鍵緩避處之子房委志歸虛無無念篇曰。精神冥合氣歸時。骨肉二者旣關雜人自出現。還源篇日。神氣歸根處。身心復命時、翠虛慘裏相逢。杳冥中有變。一霎火焰飛。眞人自出現。還源篇日。神氣歸根處。身心復命時、翠虛鳴。而用後天功夫。乃進火運行。交會採取。入於黃庭之中。以凝結其丹胎也。悟眞篇日。恍時乃身心冥合。神氣歸根。爲吾身之先天。而大薬孕育於其中矣。少焉。天開地闢。機動籟時乃身心冥合。神氣歸根。爲吾身之先天。而大薬孕育於其中矣。少焉。 也。蓋詔作丹之時,離目之光。不使照於其外。而惟納於容體之中也。坎耳則閉塞其聰聽。兌 以坎爲耳。以兌爲口。今日離氣者。謂目光也。營衞者。喻容體也。鴻濛者。元氣之始。卽混沌 口則緘默其言談。而使三者。皆返於身內。儼如混沌未判之初。以順其自然之化育也。然此

魂。亦不可太暗。暗則傷魄。故翠虛篇曰。室宜向木對朝陽。兌有明窗對夕光。蓋向木以受東 煉於靜處也o而其室中不可著他物。惟設一几一榻。一燈一香而已。坐處 

比市县、京市。方 : 公養其丹胎爲常規也。師虛無者。訓無視無聽。心靜身安。也。歸虛無者。訓無視無聽。心靜身安。 此節與下兩節。乃入室溫養之法度證驗耳。證難以推移心專不縱橫寢寐神。而惟獨解界領。以養其門胎爲常規也。證難以推移心專不縱橫寢寐神 相抱覺悟候存亡顏容浸以潤骨節益堅强排却衆陰邪然後立 九也。 而 歸乎無何 夜之太 有之郷也。無念以爲常者。謂不 暗也。委志者。 委置其 心志 有

那。乃煉真氣以排却之。而丹胎之正陽。則運火符以樹立之。悟眞篇 多之下 聚木 医强。而爲金筋玉骨也。翠虛篇曰。關節自開通暢也。形容光澤似嬰兒。是也。然其身中之陰義也。所以依此而修之。其眞積力久。則顏容浸漸潤澤。而肌膚若水雪也。其骨節口益堅白。大都全藉修持力。毫髮差殊不作丹。翠虛篇曰。晝遲妵夜、進退存亡。而勿淚有差失也。悟眞篇相抱者。謂一日十二時中。須念茲在茲。惟察其火候之進退存亡。而勿淚有差失也。悟眞篇一心惟守精氣。不使縱橫放逸也。古歌云。不可著他境物去。一心專守虎龍蟠。是也。發縣神一心惟守精氣。不使縱橫放逸也。古歌云。不可著他境物去。一心專守虎龍蟠。是也。發縣神 日。 氣雲兩行。淫淫若春澤液液象解冰從頭流達足究竟復上升往 上場。證難以推移者。謂入室修煉。而於靜定之中。似夢非夢之際。或有爦境之來。則千奇 掌陰剝盡丹成熟。蕭紫虛曰。煉就陽神消衆陰。但此之義也。 百怪。種種虛妄之證。難以認真。切勿推移其志。而隨逐其境也。 修之不輟休。庶

來洞無極佛佛被容中。後、扶候切。佛音佛。〇修之不輟休者。輟 止也。謂入 止也。謂入室溫

也。此溫養之工夫純粹。而其徵效有如此者也。 人者道之驗弱者德之柄耘無窮極。而怫怫鬱鬱之眞氣。以徧被於容體之中 反者道之驗弱者德之極之柄氣順無極。怫怫被容中者。洞、疾流也。怫怫。鬱氣也。容中。容體中也。謂金液之往來。乃疾流風之解冰也。從頭流達足。究竟復上升者。謂金液自上自下。復降復升。而周流無盡也。往來冰者。淫淫。水溢貌。液液。津盛也。謂金液之流行於三田。而淫淫若春水之徧澤。液液象束 行者。謂修之不輟。則庶幾其氣如雲之行。而其液如雨之施也。

鋤宿汗穢細微得調暢濁者清之路昏久則阳明反復其道。道德經日。 氣。而烹煉其宿昔之滓穢。猶農人之耘鋤其田。以去其草萊稂莠。然後身中巨細隱徼之處。者。用柔弱有爲之工夫。以化其後天剛强之氣質。而復反其先天無爲之性命也。故以凝神聚交相屈伸。然柔勝剛。弱勝强。故謂柔弱讓退者。乃道德之柄。而應執持以用之也。是以修丹 爲者也。弱者。柔弱也。易曰。謙、德之柄也。道德經曰。弱者道之用。蓋强弱常相倚伏。剛柔 反者道之動。蓋陰陽之迭爲消息。動靜之互爲根基。故謂反復之道。乃自然之證驗。不假强 總結上文之義耳。世人好小術不審道淺深棄正入邪徑欲速關不通明之道也。此節乃世人好小術不審道淺深棄正入邪徑欲速關不通。 皆得調和而通暢矣。所以修煉之功。溫養之法。使汙濁者。得其清澄之路。而昏久者。獲其昭皆

**運規以求方竭力勞精神終年無見功欲知服食法事約而不繁 猶旨不任杖聾者聽宮商沒水捕雉兔登山索魚龍植麥欲穫黍** 

文。以起下章之意。

陽流珠常欲去人卒得金華轉而相因化爲白液凝而至堅實。

猝。○流珠者。木汞也。其性如水之流。其形如珠之圓。有太陽之象。乃眞氣所化也。然流珠乃 外物。而人身中之靈汞。亦流走如珠。難擒易失。如靈源大道歌日。此物何曾有定位。隨

先唱有冤之間解化為水馬齒琅玕陽乃往和情性自然 耶干·和朱寨亲。玉池先下水中銀·双曰。但將地魄擒朱亲。自有天魂制水金。皆此之義也。 金弄結成堅。而方不流走也。此以外之鉛制汞。而明內之魄針魂耳。悟眞篇曰。金鼎欲留 金事欲去人者也。金華。即眞鉛也。謂流珠乃得其金華。則鉛汞轉相因依。融化而爲白液。然後聚化因心意。又曰。縱橫流轉潤一身。到頭不出於神水。故此謂流珠靈汞。乃流轉無定。是其常 相與。 日。形如仲冬冰兮。瓓玕吐鍾乳。是此義也。陽乃往和。情性自然者。謂金華煉之於先。而玉鐘上。自上還下。謂之白雪。卽玉液也。故喩爲馬齒琅玕。有上下交互之象也。下篇第三章似玉。而生於山下。蓋謂藥物之用。其初時無非一氣。得眞火烹煉。則眞鉛融化爲水。而自下器之中。而周流於頃刻之間也。解化爲水。 馬齒琅玕者 "馬無下牙"而有上齒。琅玕。乃美石去聲。○金華先唱。有頃之間者。金華。卽黃芽。乃眞鉛也。謂修丹先用眞鉛之氣。往來乎鼎去 液烹之於後。此乃陰陽往來倡和。爲情性相須自然之道也。 本篇第三章曰。推情合性。轉而 。迫促時陰拘蓄禁門慈母育養孝子報恩嚴父施令教敕局。

一義也。 子子。 之時候。更宜運火采取。而莫延墨也。复命篇乎消导節正导湏急琛。是也。拘蓄禁門子系。 迫促時陰者。迫、逼也。促、近也。時、時候。陰、陰陽也, 謂作丹之法。逼近陰極陽生 **坤母土釜之中。而藏養其金胎也。孝子報恩者。孝子。卦之六子也。言六子運送陰陽。往來轉而封廢於中宮之黃庭也。悟眞篇所詔送歸土釜卑封固。是也。慈母育養者。慈母。坤母也。言** 者。拘、拘執。謂採取也。蓄、蓄聚。謂封藏也。禁門。猶禁中。喻中宮也。言及時採取其藥物。 坤母之室。猶慈烏之反哺。是孝子之報恩也。 之時候。便宜運火採取。而莫延遲也。復命篇所謂時節正時須急採。是也。拘蓄禁門 嚴父施令。敦敕子孫者。嚴父。乾父也。子

孫。衆卦 开也。 復命篇日。 9部乾 播 施選化之命。而教敕衆卦之火符。以溫養其 五 行錯子

而結丹者。蓋有取於生尅制化之理如此也。 了生火性銷金金伐木榮。三香旺。○錯、猶迭也。王、也。復命篇日。一夫一婦資天地。三女三男合始終。此之謂也。 用火煉金 王音旺。〇錯、猶迭也。王、衰旺 也。謂五行衰旺生尅之道。如木旺於春而水衰。火旺 三五與一 天地至精可以口訣。 也。據、依也、生、生村

一氣所分之用。其一氣者。是三五所合之體。乃抽添火候之節目。 爲呼吸太和之度數也。故五。乃是三個五。并嬰兒之一氣。亦謂之三五一也。然總皆外象之喩言。而內丹之三五者。是也。故合而言之。以爲三五一也。又悟眞篇。 以木三火二合爲五。水一金四合爲五。 土自爲其,之三十 稱五。是也。一者。一氣也。 上篇第六章。所謂一者以掩閉。 世人莫知之。是 然命。比之義山。一子當右轉午乃東旋卯西界隔主客一個字。古今明者實子當右轉午乃東旋卯西界隔主客一 天地之理。故和合丹頭之法。其運用火符。自子左旋。從午右轉。以象天道尙左。此丹法之順 謂天地間至精之祕蘊。當求至人口授眞詮。而難以毫楮傳其玄妙焉。悟眞篇曰。二五一都三 謂誰識浮沉定主賓。是也。今謂子當右轉。午乃東旋者。是爲入室溫養之法 |名道。乃效法公

逆。是故易。逆數也。今修丹之道亦然。故順逆相須。 故學者須熟究精研。方可知其梗槪耳。 下。午在南而居上。卯在東而居左。酉在西而居右。其先進用事者爲主。後進用事者爲客。今 日。丹頭和合類相同。溫養兩般作用。是此之理也。卯酉界隔。主客二名者。 謂子在北而居 在之左右。然又不可舍吾身而索之他也。 之界隔。而迭爲主客之二名也。兪全陽曰。東西之與卯酉。非天地生成之方位。亦非人身現子當右轉。則以酉爲主。而卯爲客也。午乃東旋。則以卯爲主。而酉爲客也。故以卯酉爲南北 之逆也。 眞 (篇所謂饒他爲主我爲賓 龍呼於虎虎吸龍精兩相飲食俱 陰陽交互。而後造化無窮也。 是也。易曰。數往者順。

是此義。而復命篇曰。龍虎本來同一體。東鄰即便是西家。乃此之謂也。但所謂呼吸者。乃二而其陰陽相交。吞吐相接。則有彼此銜嚥咀嚼之象也。道德經所謂此兩者。 同出而異名。亦 而其陰陽相交。吞吐相接。則有彼此銜嚥咀嚼之象也。道德經所謂此兩者。同出而異名。亦乃根於呼。是虎吸其龍之精也。故其兩者。互爲根柢。迭用剛柔。則有相爲飮食貪併之義也。 氣自然之往來o 相貪併逐相銜嚥咀嚼相吞呼乃根於吸。是龍呼於虎之氣也。吸則爲虎。而吸相貪併。不作便。銜音鹹。咀、再呂切。〇呼則爲龍。而 非尋常口鼻之呼吸。然亦勿舍吾身而他求。學者深究之。 其理自得耳<sup>°</sup>

熒惑守西太白經天殺氣所臨何有不傾貍犬守鼠鳥雀畏鸇各 不傾伏之哉。即上文所謂火性銷金。金伐木榮之義也。 也。蓋謂修丹以火煉其鉛。則金精上騰以過午位。是爲金之穀氣所臨。而砂中之木汞。豈有 然此制化之道。正如貍犬之守執其

煉丹無非神御氣而成樂。以氣合精而結丹。三者純粹合一。而道成矣。其丹書之千言萬論。 鬼。鳥雀之畏服於鹏。此各得其性情功效。而自然不敢有其聲息。 乃物理之造化如是焉。但 皆喻於此也。故苟得其要者。乃一言而

可盡。若不知其要。則流散無窮矣。

## 右第七章

此章言相和金汞而作爲藥物。及時採取以封固禁門。而父母育養其金胎。子孫報恩 御氣而成道。乃陰陽之互用。制化之自然者也。以及星曜鳥獸之制伏。總無非喩火煉金而成丹。神 於神室。其五行之迭旺相生。一氣之分合三五。子午轉旋於東西。龍虎吞吐於上下。

不得其理難以妄言竭殫家產妻子饑貧自古及今好者億人訖

類之藥。以作燒煉之資。然推究其源流。總與大道乖殊。此有何益哉。如審遭逢視其道者。則比比皆然矣。宜其學之者衆。而成之者稀也。即或有廣求名,如審遭逢視其 不知其理之正者。難免妄言以誤之也。以致傾竭其家資。殫盡其產業。使妻子之饑寒。身家 之貧困。此誰之咎歟。乃自取之焉。所以從古至今。其好道之人。雖萬億之多。而終訖不遇正 不諧遇希有能成廣水名樂與道·殊·殊雷求其真詮。修養須明乎至道。若 一个諧遇希有能成廣水名樂與道·殊·殊。彈音單。好、去聲。希與稀同。○夫娘

端緒以類相况揆物終始五行相尅更爲父母。母含滋液父主禀

O

是100元之一的,是100元元,是100元人。而选篇父母。以作生育之本也。故其母象地。而主含容土也。此其互相尅伐。以成裁制之功。而选篇父母。以作生育之本也。故其母象地。而主含容也。木尅土。而土乃生金以制木也。金尅木。而木乃生火以制金也。土尅水。而水乃生木以制然矣。具如五行交互生尅之道。水尅火。而火乃生土以制水也。火尅金。 而金乃生水以制火蓬。而得覩大道之端緒。以推原其同類之相况。 揆度其事物之始終。則頭頭是道。而邪正判逢。而得覩大道之端緒。以推原其同類之相况。 揆度其事物之始終。則頭頭是道。而邪正判 與凝精流形。金石不朽審專不泄。得爲成道。 石因此而不朽。其修丹之理。亦如是焉。但審悉其天地施化之道。深究其五行生尅之機。專氣液。其父象天。而主禀奧精神。所以純粹凝精於天。而品物流形於地。日月得之以常明。金 丹自可得。而道自可成矣。 

以野葛一 寸巴豆一兩入喉輒僵不得俛仰當此之時雖周文揲

之良醫。操鍼以救其生。巫咸之神醫。扣鼓以攻其毒。亦安能得其更蘇。而復起以生活也。此而斃。不能俛仰而動也。當此之時。雖周文大聖。而揲蓍設卦。孔子至聖。而占象斷爻。扁鴻化之至象。而不神之所以神者也。卽若野葛巴豆之毒物。而取一寸一兩以啖之。乃卽時僵仆也。此猶立竿而影現於下。呼谷而響傳於中。則其感應之驗。豈不爲靈妙哉。然亦是天地造 著音施。扁音辨。復、扶候切。〇夫天地之施化。五行之生尅。 著孔子 占象 扁鵲操針 巫咸扣鼓安能 **今蘇**復起馳走。 集音段。 置孔子占象扁鵲操針 巫咸扣鼓安能 **今蘇**復起馳走。 見音現。 僵音 金丹之長生。皆出於道之自然 姜。揲音設。

毒樂之入口。雖聖哲不能挽其死。而神丹之聚腹。經愚昧亦當延其生。

毒藥入口。能使速死。而神丹在腹。宜其長生。更有何遲疑哉。斯三者之造化。如影響形聲之相隨逐。乃不期然而然也。故知五行之生尅。日月凝其精以常明。金石流其形而不朽。智士效其道。 此章承上章而言之。荷得其法者。自然成功。不得其理者。終爲乖錯。蓋天地之施化。 以修煉還开。則

上姹女靈而最神。得火則飛不見埃塵鬼隱龍匿莫知所存將

篇第七章。所謂太陽流珠。常欲去人。 卒得金 勿账 会易 至氏 写 它 化能 可凡 我走。乃為制御之根本。是金尅木之道也。金穀歌曰。 若要水銀死。先須死水銀。是也。又本藏。莫知其存向之處所也。若欲制而伏之。當用鉛中之銀。謂之黃芽。以擒其姹女靈汞。使不而木性。故此木得火則焰飛。 水遇火則煮竭。 而不見其埃塵之跡。如鬼之隱伏。 如龍之匿體兽於流走。汞之性勢於變化。故曰。靈而最神也。張紫陽翁曰。鉛本火體而金情。汞本水體 **欲制之黃芽爲根。**皖、丑雅切。埃晉哀。○姹女者。乃砂中之汞也。以汞屬木出於離。 華。轉而相因。是同一義也。其註亦宜參看之。 物無陰陽違天背元牝雞自卵。

其雛不全夫何故乎配合未連二五不交剛柔雕分一條一陽之謂道。

然猶火動而炎上水流而潤下非有師導使其然也資始統政不 屬。而水火土之三五。又不交會。是剛柔之氣離分。不能合一 故凡天下之物。從無孤陰獨陽。而能長養生成者。以其違於天地之道。而背其化育之元也。 造化也。三五者。水一火二。合之爲三。土自居五。謂之三五也。 如牝雞無雄。而自生之卵。則必不能成全其雛也。此其故何哉。蓋其陰陽之配合。未能連 以成施化之精天地自

所收易血。此言天地之陰陽造化如此耳。<br />
觀夫此雄·交媾之時。剛柔相結而異性。故統政於已然之徵驗。而不可復有<br />
觀夫此雄·交媾之時。剛柔相結而 所改易也。此言天地之陰陽造化如此耳。 **可復文**。 施、去聲。復、扶候切。○夫陽施陰化之精氣。 乃天地自然之至道。 不假强爲音

以制御其然。乃陰陽之道。自然而然歟。此言萬物之陰陽造化如此耳。 以制卸其然。乃舍曷之苴。自然而然敏。此言萬肳之陰陽造化如此耳。 岩男生而伏氣。其兩相締結而不解者。是得其雌雄之節候符信也。並無工巧之法。 岩男生而伏。 不可解。得其節符非有工巧。以制御之。 常觀其交媾之時。而陽剛陰柔之形 夫音扶。○凡物之陰陽即謂之雌雄。

女偃其軀稟乎胞胎受氣元初非徒生時,著而見之及其死也亦

胎。及受氣之元始。而樂已如是著也。然不特於生時之著現爲然。 復效之此非父母教令其然本在交媾定制始先。夏隆而抱陽。得天 地冲和之氣。爲萬物之靈。若其男女驅體之生時。男則伏覆。女則偃仰。 此乃菓乎生身之胞 及至有弱水而死者。其男

媾之時。而定制於始初之先也。此言男女之陰陽造化如此耳。 女之伏偃。亦效於生時無異。此豈父母教令其然。乃本於先天交

### 右第九章

之理。乃淸靜無爲之學。若認爲邪穢之行。則惑之甚矣。戒之戒之。偃。總稟乎受氣之初。故其末後亦如是耳。此發明自然之道。以證煉丹功。蓋天地施化精氣之道。而人之與物。莫不皆由於此焉。若雌雄之交結。 此章言鉛汞爲修丹之根本。乃陰陽之樞機。三五合一。則有造化。剛柔離分。則無 男女之伏

坎男爲月離女爲日日以施德月以舒光月受日化體不虧傷為

撃。〇 爲之虧損。故曰。月受日化。體不虧傷也。悟眞篇所謂大小無傷兩國全。亦是此義也。 以舒光也。夫月髋純黑。本無光明。因受日之陽氣。乃感化以生明。而其日之形體。亦不 離女爲日也,日爲陽精。而主於播施明德。月爲陰精。,而主於舒化光華。故曰。日以施德。月 )易說卦傳。以坎謂之中男。又以坎爲月。以離謂之中女。又以離爲日。故日。坎男爲月。

失其契陰侵其明晦朔薄蝕掩冒相傾陽消其形陰凌災生 。 最 類

触音石。()夫日爲陽精。而含月之陰氣以耀其光。 月爲陰精。而受日之陽氣以生其明。此是 蝕。是也。然日陽之精薄蝕。以消滅其形象者。由月陰之氣凌犯。而致晦暗之災生也。上篇第 矣。薄、侵迫也。蝕、虧敗也。此乃日因月之掩冒。其相傾覆如此耳。先儒所謂月掩日則日矣。薄、侵迫也。蝕、虧敗也。此乃日因月之掩冒。其相傾覆如此耳。先儒所謂月掩日則日 其常也。偷陽精失其陰氣之契合。而陰精侵其陽氣之光明。乃於晦朔之間。則日爲之薄蝕

O

之類。以爲修養之根本也 金化爲水水性周章火化爲土水不得行一氣。者。亦當求自身男女陰陽 金化爲水水性周章人化爲土水不得行一氣。也。以類相求者。習软男離女之施化。日月雌雄之互藏。乃以其等類而交相求索焉。然學道有雌鳥,月爲陰。而內有雄兔、又坎則內陽而外陰。離則內陰而外陽。乃陰陽錯雜以含藏有雌鳥,月爲陰。而內有雄兔、又坎則內陽而外陰。離則內陰而外陽。乃陰陽錯雜以含藏之,氣。月則吐其陽光。乃交互以滋益之也。雌雄錯雜者。雌雄。卽陰陽也。以日爲陽。而內文。男女相須者。謂坎男離女之日月。而陰陽相須以爲體用也。含吐以滋者。謂日則含基陰 及之。以識學者治國修身之理焉。

此節乃承上文雌雄之相須。及水火土之相制。而重明坎離之施化。日月之薄蝕。其陰陽互之。是獨男爲女所拘。也。倘陽氣之外用滿溢。而將過其常度之節候。則陰氣自內田而乘之。是獨男爲女所拘。男女。喻陰陽也。故陽主乎動。而施行其外也。陰主乎靜。而伏藏其內而中有已土。月爲金水之精。而中有戊土也。 故男動外施女辭內藏溫度,而中有己土。月爲金水之精。而中有戊土也。 故男動外施女辭內藏溫度,而代藏其內之。則不汎濫妄行矣。此言水火土三者之功用。總無非一氣爲之變化耳。然日月陰陽之精謂之真金。而金能生水。其水之體性。乃周章以流溢也。然則氣又爲火。而火能生土。敌水得謂之真金。而金能生水。其水之體性。乃周章以流溢也。然則氣又爲火。而火能生土。敌水得 魄以鈴魂不得淫奢不寒不暑進退合時各得其和俱吐

推制鉛汞·而其道亦如是耳·悟眞篇曰。調和鉛汞要成丹。大小無傷兩國全。是此理也。和。俱吐其符證。而造化乃生生焉。此亦申上文之陰陽制化。及日月交互之義。然修丹之治人, 於青鉗。○魄爲陰。乃金氣也。魂爲陽。乃木精也。淫、過也。奢、泰也、言以金氣針。 融制

### 右第十章

三者之互制。使陰陽得其和平。而後易道生生無窮焉。至於修身煉丹之道。其造化此章言坎離之施化。日月之薄蝕。男女含吐以相滋。魂魄拘鈐以爲用。總無非水火 如是 亦

夫。

者當引而伸之。獨類而長之。則丹法之能事畢矣。四者混沌列為龍虎龍陽數若在人身之中。則精中有氣。而血中有液。是也。學四者混沌列為龍虎龍陽數人內自含木。故謂之金水合處。木火爲侶也。其在丹道之中。則鉛內藏銀。砂裏含汞。是也。虎一交相眷戀。坎離纔媾便成胎。亦此義也。然金能生其水。而水中亦藏金。木能生其火。而鉛與水者。乃省文也。元陽子所謂欲識丹砂是木精。移來西位與金丼。是也。又復命篇曰。龍鉛與水者。乃省文也。元陽子所謂欲識丹砂是木精。移來西位與金丼。是也。又復命篇曰。龍而水乃金之氣也。故水火交則生物。而金木并乃成器。今曰。丹砂木精。得金乃丼。而不言黑 丹砂木精。得金乃幷。金水合 行處木火爲(Chm)人乃木之情也。其黑铅屬水行處大火爲(Chm)外砂也。在五行之中屬火 而火乃木之精也。 其黑鉛屬水。

奇虎陰數耦。 奇音雞。 〇者當引而伸之。觸類而長之。 奇音雞。O四者。謂水火木金。即四 位居北。而其象爲玄武。火位居南。而其象爲朱雀。木位居東。 象也。混沌者。陰陽二氣未 分也。蓋水 而其象爲

也。虎爲陰而屬金。金之生數四。乃耦而不隻也。肝靑爲父肺白爲母腎黑爲者。以龍爲陽而屬木。木之生數三。乃奇而不雙肝靑爲父肺白爲母腎黑爲翁。所謂四象不離二體。又古語。龍從火裏出。虎向水中生。皆此義也。龍陽數奇。 虎陰數稱爲緯。經則爲體而不動。緯則爲用而運行。 所以第言龍虎。 而不及乎朱雀玄武也。 張紫陽 爲龍虎之二物矣。故曰。四者混沌。列爲龍虎也。 四。 其 虎。是此 四象者。 第言龍虎。而不及乎朱雀之武也但即象何以獨舉龍虎者。蓋南北 相 沌。而金水合處。木火爲 (經。東 西列

同一義也。按翠虚吟曰。肝心脾肺腎腸贈。只是空屋舊藩籬。 蓋謂金丹之道。乃無中生有之己之也。悟眞篇所謂四象五行全黏土。是也。上篇第十一章曰。三性既合會。本性共宗祖行之始也。然金水合爲一。木火侶爲一。而土自爲一。則成三物而共一家。 是四象都歸於戊宗也。天地生成之數起於一。五行循環之生始於水。則天一生水。而水爲金子。故以子爲五爲金之子。火屬陰而爲木之女。土亦屬陽。而金木皆生養於土。故以土爲水火之祖。 五行之配於人身者然也。若五行以造化言之。則木屬陽而爲火之父。金屬陰而爲水之母。水屬陽而即肝屬木而色青。肺屬金而色白。腎屬水而色黑。心屬火而色赤。脾屬土而色黄。此五行之如肝屬木而色青。肺屬金而色白。腎屬水而色黑。心屬火而色赤。脾屬土而色黄。此五行之 神化。非有形生質之作爲。故以臟腑爲空屋舊藩籬也。今魏公以五臟言者。不過比喩五行。 子心赤爲女脾黃爲祖子五行始三物一家都歷戊己。天地有五殿。 其陰陽。非執泥以爲用也。 在於人身者如此o欲學者洞 剛柔迭與更列分部龍西虎東建緯卯酉。

刑德主會相見歡喜剛化爲柔。柔變爲剛。而循環無端也。易日。剛柔相推而生物一一一會相見歡喜。剛柔选與者。言陽剛陰柔。迭相興起。如陽極陰生。陰極陽生

今則龍西虎東。各更其位。是刑德交會。陰陽互見。乃得其和平。而無偏勝。豈不可 门上也。刑德並會。相見歡喜者。謂東方青龍之氣。主生長爲德。而西方白虎之氣。主肅殺爲刑。化爲虎也。而西方白虎之氣。從地石轉而至東卯。則虎乃變爲龍矣。此龍虎建緯之所由來家也。蓋天地之氣。建緯於東西。而左旋右轉。其東方青龍之氣。自天左旋而至西酉。則龍乃也。然龍虎者。總是一氣所化。而分之爲二名。故復命篇曰。龍處本來同一體。東鄰卽便是西而爲經。分部於東西而爲緯也。龍西虎東。建緯卯酉者。龍屬木居東。虎屬金居西。此其常 歌喜哉。然修丹之玄機。正由此道以造端。及至於成功而後已焉。此又不可不知耳。 升上今則龍西虎東。各更其位。是刑德交會。陰陽互見。 乃得其和平。而無偏勝。豈不可 十十 日。分陰 。选用 。是此 也。更 列分 者。言剛柔二 變化。

殺伏德主生起二月榆落魁臨於卯八月麥生天罡據酉。 罡音剛<sup>°</sup>

辛。辛乃穀氣。故二月楡落。以魁臨於卯也。萬物至秋而肅殺。惟麰麥至此而芽生。以八月建 子曰。天道之大者在陰陽。陽爲德。陰爲刑。刑主殺。而德主生。故此謂刑主殺伏。 也。萬物至春而發生。惟楡莢至此而墮落。以二月建卯。而月將爲河魁。河魁屬戌。而戌中有 酉。而月將爲天罡。天罡屬辰。而辰中有乙。乙乃生氣。故八月麥生。 德並曾之義耳。 申上文剛柔选興。 子南午北互爲綱紀一九之數終而復始含元虛 以天罡據酉也。此乃 )仲舒置

危播精於子。復、扶候切。○子者。乃地運行之道。地則 南也。天則陽化爲陰。其氣下降於地。自午而 之交互。爲天地之綱紀者也。故曰。子南午北。互爲綱紀 地運行之道。地則陰變爲陽。其氣上地之中也。午者。乃天之中也。南爲 北也。而其往來 也。陰符 0 變升 火方而居上。 於天。自子 無 極。乃

子方二宿名也。播者。種也。謂天地之元氣。常含育於虛危之方。而日月之眞精。乃播種於亥已乾。乾則復起。同一理也。然此乃重明子午二句之義耳。含元虛危。播精於子者。虛危。乃之終。則自南自北。復始復終。上下互用。左右流行。而如環無端也。本篇第三章。所謂陽數日。一九之數。終而復始者。亦是此意。以一居於北。九居於南。而一爲陽生之始。九爲陽成子午互爲之義也。夫洛書之數。戴九履一。左三右七。二四爲肩。六八爲足。而五居中也。今如天地之氣化。上下反覆。子午互交。乃字宙在手。萬化生身。而自然百骸俱理矣。此即魏公如天地之氣化。上下反覆。子午互交。乃字宙在手。萬化生身。而自然百骸俱理矣。此即魏公 反理。蓋殺即生也。以陰陽之氣化。每於絕處逢生。故反言之日穀也。謂人能發動其生機。亦 子之間也。此亦是總申上四句之義耳。然其與丹道之造化。無不一一象之。學者當究心爲。

### 右第十一章

此章以四象併合而爲龍虎。三物都歸而成一家。剛柔迭更。刑德並見。子午爲上下之 綱紀。一九爲南北之始終。而其含元播精之本。總無非一氣爲之變化耳。金丹四百字 日。混沌包虚空。虚空括三界。及零

其根源。一粒如黍大。誠哉是言也。

關關雎鳩。在河之洲窈窕淑女。君子好逑雄不獨處雌不孤居玄

令蘇秦通言張儀結媒發辨利舌舊舒美辭推心調諧合爲夫妻。

武龜蛇蟠虬相扶以明牝牡竟當相須假使一女共室顏色甚姝。

同行。即 辭。調諧為夫婦、縱至於齒腐髮弊之年、而終不相知以成化育。如易所謂一女同居。其志不也。易所謂一陰一陽之謂道。是也。假使二女共室而顏美。且令蘇張通言而結媒。奮發其辨牡。而不孤居獨處。象之玄武龜蛇。而乃蟠虬相扶。此其陰陽相須之理。是人與物。莫不皆然,更多於及故之之,村,生,詩君子配淑女之義。以明陰陽得類之謂道也。如物之雌雄牝 之迂澗。多見其不知量也。旨哉斯言軟。若藥物非種名類不同分刻參差。妄引此章。以證其邪僻之謬論。而反笑正道若藥物非種名類不同分刻參差。 之迂潤。多見其不知量也。 弊髮腐齒終不相知。 此義也。愈全陽日。或泥雄不獨處。雌不孤居之說。謂修丹不用婦人。 旨哉斯言歟。 疽 一窈音香。 、徒 了切。逑音求 O 虬音求。 則爲採陽。遂同居。其志不 音樞o(

失其綱紀雖黃帝臨爐太乙執火八公擣煉淮南調合立字崇壇。 王爲階陛麟脯鳳腊把籍長跪禱祝神祇請哀諸鬼沐浴齋戒冀

有所望亦猶和膠補釜以硇塗瘡去冷加冰除熱用湯飛龜舞蛇。

您見言: 5 不同其種類。而分刻差失其綱紀。雖黃帝太乙之神聖。 而臨執其爐火。八公愈見言: 5 不同其種類。而分刻差失其綱紀。雖黃帝太乙之神聖。 而臨執其爐火。八公愈見: 5 差音雌。 合音閣。脯音府。腊音息。硇音鏡。見音現。○此言修丹之道。若樂物 漏。用粘膠以豧之。而瘡潰。取硇砂以塗之。欲去冷而反加冰。要除熱而更用湯。 把新°長跪以致虔。禱說於上下神祇。請哀於往來諸鬼。 更齋戒沐浴。冀欲有所 望。此猶釜

總使龜飛蛇舞。乃愈見其乖張。此非徒無益。而且有害於身家者也。可不慎乎。

### 周易參同契正義卷中終

### 右第十二章

學道諸君子。不識陰陽莫亂爲。至哉言乎。得類方交感。一八相當自合親。又曰。報言相知。卽仙眞與神聖。總難成非種之藥物。紛紛作爲。終究何益。所以悟眞篇曰。陰陽此章以陰陽相須之謂道。而孤陰獨陽。不成化育也。故雖蘇張之言辨。不能使二女之此章以陰陽相須之謂道。而孤陰獨陽。不成化育也。故雖蘇張之言辨。不能使二女之

### 周易参同契正義卷下

### 會稽後學元眞子董德寧註

#### 下篇

歸碧客矣。接哩。皮膚之間也。 **憂憫後生好道之倫隨傍風采指畫古文**化質而登眞。則名列靑編。而身 **憂憫後生好道之倫隨傍風采指畫古文**條理。筋骨壯而緻堅。運火以辟除衆陰之邪。煉神以存養正陽之氣。 積功累行以長久。變形其舊染形跡。隱淪其日新玄機。含養精神於二氣之內。通達道德於三元之中。然後津液盈於故惟昔之聖賢者。懷其玄妙之道。抱其眞一之精。降服先天之元氣。 烹煉九轉之火符。變化作精溢。腠音奏。緻音智。辟音壁。累音壘。○夫神仙之道。須仁人君子力久功梁。方可成就。 惟昔聖賢懷玄抱眞服煉九鼎化跡隱淪。含精養神通德三元津 著爲圖籍開示後昆露見枝條隱藏本根託號諸名覆謬衆文學 歸碧落矣。腠理。皮膚之間也。 液腠理筋骨緻堅衆邪辟除正氣長存累積長久變形而仙一本

者得之韞櫝終身子繼父業孫踵祖先傳世迷惑竟無見聞逐使

身以守之。而子孫緞踵其先業。世代迷惑無見聞。以致宦者條。而乃隱其根本。託號爲諸般之名色。覆謬其衆多之文辭。 其古文。作爲經書。著成圖籍。 背患。○**聖賢**既自得其道。而復憂夫後生好道之輩。 臣者不仕農夫失耘商 以開示於後學。可循流而溯源。但其立言發論。往往露其枝 八乘貨志士家貧。好傍、俱去聲。露見之見、音現。 以致宦者落職。農夫廢田。 無門徑之可入。因而隨傍其風宋。指實 奈學者不察其旨趣。竟鰛楨終 商人遺誕其

## 甚可傷焉。豈不惜哉。吾甚傷之定錄此文字約易思事省不繁披列其貨。志士家道乃貧。此吾甚傷之定錄此文字約易思事省不繁披列其

條核實可觀分兩有數因而相循故爲亂辭孔竅其門智者審思。 其要也。今魏公謂亂辭者。殆取於此義耳。故下文之語意。其鋪敍丹功。皆有層次。不似前! 篇之參差互見焉。至於鼎器歌之一章。其脈絡分明。工夫衣第。而 用意多言。字簡約而易思。其事省少而不繁。使枝條旣爲披列。則核實自可觀瞻。且其用意多言。易音異。〇魏公見學道之流。不得眞詮。終世迷誤。於是定錄參同契之文。其 亂。如論語所謂關雎之亂。離騷所謂亂曰。是也。蓋亂者。理也。所以發理統章之意。而總撮 而敗其入道之門戶也。倘智者有心於向學。宜用意審思而參詳焉。謹按詞樂之卒章。 分兩權度而有數。因緣符合以相循。故又於下篇卒章。乃總撮爲亂解。以開其修丹之孔竅。 爲精密。乃周易參同契之神髓。學者宜熟究精思。則自有得耳。

### 章

事易。品節詳明。而復於下篇。總撮爲亂辭。學者。不究根源。終世迷誤。以致廢時失業、而魏! ,异。而 一書。文簡 蒙。豈意

以爲入道之門徑。則其垂敎後人者深矣。

丹之金火。起緒於丑見之方。而鼎爐中之精氣。乃自然運動而興起矣。 是三字女前力臨於星紀之丑位。是應國家有軍鼓之興。其人民安得不驚駭哉。此喻煉」之人象殺氣。而越天鼓及斧鉞。是也。星紀者。十二辰次各有名。其丑位乃星紀也。謂河鼓星之兵象殺氣。而越天陽相界之間。是也。河鼓者。天河邊之星也。漢書天文志。謂河鼓有三星。在牽牛之北。主軍則謂之天河。在地卽謂之黃河。總是一氣相通。故喩之爲玄溝也。若以丹道言之。則鼎爐陰起於尾箕二宿之間。至柳星二宿之分。而界乎天中。不知其長之數萬里也。然玄溝者。在天 丹之金火。 起緒於丑 見之方。 而鼎爐中之精氣。 乃自然運動而興起矣。 地。易曰。是故法象莫大平天地。是也。玄者。天之色也。溝者。濱也。玄溝。謂天河也。蓋天河 之以氣成形者。皆法象也。其氣清成形而最大者。莫過乎天。其氣濁成質 象莫大乎天地兮玄溝數萬里河鼓臨星紀兮人民皆驚駭物 而至大者。莫過乎

之咎。猗焉之有九年洪水之災也。金州四百字序曰。水銖多則濫。是也。皇上。君也。王者。臣之水患矣。今煉丹之火候。若罔知進退之度。則其九轉之火功虧缺。 而陰多陽少。乃有水濫 兮九年被凶咎皇上**寬視之兮王者退自改**周也。前却。 獨昇沉也。蓋天兮九年被凶咎皇上寬視之兮王者退自改。曷音軌。○晷影。日景也。妄 也。州道以戸爲君。以氣爲臣。今火候差錯。有水濫之愆。須元神巡視其過失。 地之陰碍調和。則兩場時若也。倘使日景鬥其昇沉之晴場。而常爲陰晦之淫雨。則必有九年

以連轉無窮爾。今鼎爐之關鏈不固。則其氣走洩。而水乃枯涸。猶江淮之水。流注於海。若無者。其源出於西之岷山。淮者。其瀆繞於南之揚州。而其水俱入於海也。然水乃氣之所化。是修丹之鼎爐。其門戶關鍵之處。若低昂不齊。封固不密。則害於其氣。而有奔走之患矣。江 坤柔。配合相包。此即天地之關鍵也。假使其低昂不固。則有洩氣之害。天地豈能長久哉。今 氣逐奔走。江淮之枯竭兮水流注於海。 鍵音件。○關鍵者。戸鑰也。所以固 也。復命篇日。鐵鎖金關牢問守。河車運動結丹砂。亦此義也。 。复命箭刀。戴寶金獨牢司守。河車運動結丹砂。亦此義也。天地之雌雄兮律以連化。則其源流亦應竭矣。金丹四百字序曰。火數盛則燥。是天地之雌雄兮。非

徊子與午寅申陰陽祖兮出入復終始循斗而招搖兮執衡定元

也。今人謂子午二時之分刻。乃長於他時者。即此之義。故曰。天地之雌雄兮。徘徊子與午中。爲陰生之首。陽極之尾也。言二氣運行至子午。則其勢必徘徊不進。以交易其陰陽之氣系,陰陽二氣也。徘徊。不進之貌。子者。乃地之中。爲陽生之始。陰極之終也。午者。乃天之 也。寅者。乃天地之東。陽氣自此暢發以出也。申者。乃天地之西。 兮。出入復終始也。然陰陽爲天地之氣。而日月爲陰陽之精。今所言陰陽之出入者。是日月之 運行在其中矣。北斗七星。其一至四爲魁。亦曰璿璣。其五至七爲杓。亦曰玉衡。 二氣之出入。其寅申爲宗祖之方。而迭運往來。終則復始。如環之無端。故曰。寅申陰陽祖 徘徊、音裴回。復、扶候切。元、當作七。乃字體相類之誤也。〇雌雄。喻陰陽。謂天地之 陰氣自此收斂以入也。言

村端之星也。一說。北斗之第八星日玄戈。第九星日招搖。皆畫於旗。樹之以前驅也。玄選所村端之星也。一說。北斗之第八星日玄戈。第九星日招搖。皆畫於旗。樹之以前驅也。玄選所出章。李之為機。今煉丹以心而運用火符。猶天以斗而轉動氣化。故天道與丹道。如為機。而人以心為機。今煉丹以心而運用火符。猶天以斗而轉動氣化。故天道與丹道。如無二理。學者 宜深察之焉。 在第一章 此章言天地造化之道。以喻鼎爐法度之象也。蓋修丹以鼎爐爲體。 而藥物爲用。其火候爲法。三者俱備。則道可囊矣。故於此發明之。 亦等四人於寅申也。又天 如無二理。學者 正章。學者

升熬於甑山兮炎火張設下白虎唱導前兮蒼液和於後朱雀翔

五彩者也。 遭遇維網施兮壓之不得舉嗷嗷聲甚悲兮嬰兒之慕之色。而現 遭遇維網施兮壓之不得舉嗷嗷聲甚悲兮嬰兒之慕靈素和之於後也。朱雀者。火精也。五彩者。鼎中備五行之氣也。言火符之進退翺翔。其飛揚炎火張設之也。白虎者。金精也。卽鉛也。蒼液者。木液也。卽汞也。言用眞鉛唱之於前。而以炎火張設之也。白虎者。金精也。卽鉛也。蒼液者。木液也。卽汞也。言用眞鉛唱之於前。而以炎火張設之也。白虎者。金精也。卽鉛也。蒼液者。水液也。卽未知是為明上篇第九章所謂熬樞。今喻初戲兮飛揚色五彩。 觝、子孕切。和、去聲。〇熬者。卽上篇第九章所謂熬樞。今喻

中熬煉。則自然改換其形狀。此猶鳥獸之就湯鑊。而搖折其毛羽之象也。 之火烹煉。則內之聲氣嗷嗷。如嬰兒思慕其母而悲啼也。然二物之在船爐 母頭倒就湯鑊兮推折傷毛羽。 如羅網之罩壓。而不得放逸奮舉 對固於 封固於鼎器之中 也。 漏刻未過 其被朱雀 o

湧不休止接連重疊累兮犬牙相錯距形如仲冬冰兮瓓玕吐鍾 牛兮魚鱗狎鬒起五色象炫燿兮變化無常主潏潏鼎沸馳兮暴

配兮淡泊而相守。青龍處房六兮春華震東卯。白虎在昴七兮秋

# 亡兌西西朱雀在張二兮正陽離南午三者俱來朝兮家屬為親

有取於一水二火之義。不必執泥也。本之但一物兮末而爲二五二五升水火之成數。二者。乃火之生數。不過本之但一物兮末而爲二五二五十中。猶家屬親侶。而共居於一宅之內。故曰。三者俱來朝兮。家屬爲親侶也。所謂六七者。乃 朝者。謂朝於北極之宮。在丹道爲鼎爐之中也。言靑龍白虎朱雀之三物。俱來朝會於鼎器之 淡同灣○華興花同一朝音潮。○中篇第一章日。陽稟陰受。雄雌相須。此即陰陽得其

爲一兮都集歸一所治之如上科兮日數亦取甫先白而後黃兮。 亦黑達表裏名日第一鼎兮食如大黍米。治、平聲。○夫一氣之初。乃化而爲金

如此之修治。乃煉丹第一鼎之法度、而其跡甚微眇。故謂如食之黍米大也。此節與前節。乃为黄也。赤者。火之色也。黑者。水之色也。言烹煉以水火之氣。而通達於鼎爐之表裏也。然中。乃用治火符。如上文所言之科條。而依法以煉養之。其用工夫之日數。則有取於甫字之中。乃用治火符。如上文所言之科條。而依法以煉養之。其用工夫之日數。則有取於甫字之中。乃用治火符。如上文所言之科條。而依法以煉養之。其用工夫之日數。則有取於甫字之中。乃用治火符。如上文所言之科條。而法之,須烹煉調合。復併爲一氣。而都歸於乾坤鼎器之中。不之但二物也。三五者。水一火二則爲三。土則爲五也。又金水合處而爲三五也。一者。一分魏公有取於此義。以爲丹道之龍虎。乃屬於金木。而其本來之初。實只水火二物而已。故金。木之爲物。鐵之得火。絞之得水。金之爲物。擊之得火。鎔之得水。金木者。水火之交也。本。則成質矣。關尹子曰。升者爲火。降者爲水。欲升而不能升者爲木。欲降而不能降者爲木。則成質矣。關尹子曰。升者爲火。降者爲水。欲升而不能升者爲木。欲降而不能降者爲 重申上文

### 右第三章

之義爾。

為一。而都歸於鼎爐二所之中。此五行俱入中央。以結成大藥。故謂修煉第一鼎之法此章言修丹鼎爐中之造化。其藥物逐時而變現形狀。是龍虎朱雀之三五者。 乃併合

自然之所爲兮非有邪僞道山澤氣相蒸兮與雲而爲雨泥竭逐

也。

成塵兮火滅化爲土若檗染爲黃兮似藍成綠組皮革煮成膠兮

於為巧矣。悟眞篇曰。樂逢氣類方成象。道在希夷合自然。此之謂也。惟斯之妙術兮藥化之以爲酒。此皆同類之物。故易於施功也。倘然非種之類。則難惟斯之妙術兮竭以之成灰塵。由火滅而化土也。若染黃之用檗皮。成綠組之用藍靛。 而皮革煮之以成膠。麵 審諦不誑語傳與億世後兮昭然自可考煥若星經漢兮昺如水 麯蘗化爲酒同類易施功兮非種難爲巧。 然之所爲。非矯揉邪僞之可比。故其徵驗之神化。若山澤之氣上蒸。即興雲而爲雨也。 異。○ 檗音伯°組音祖° 蘗音孽°易 )此言修煉之道。乃出於自 如泥

宗海思之務令熟兮反覆視上下千周燦彬彬兮萬遍將可觀神

明或告人兮心靈乍自悟探端索其緒兮必得其門戶天道無適

英分。片傳與賢者。諦音帝。昺同昞。適音的。惟斯金丹之妙道。参同之玄言語者也。 藐。常具善人:故傳斯道者。須無適無莫之心。惟求賢人君子。而方可授其道也。 不然。傳非矣。或力久功深。而心靈自悟也。夫然後大道之端緒可索。 其還丹之門戶可得耳。然天道無 深足。而反覆視其上下之義。千周萬遍。則自可覩其燦彬之文。或精誠感格。而神明相告 故雖傳於萬世之後。亦昭明而可考據。煥然若日星之經天漢。昞然如流水之宗滄溟。但熟究 同其化。日月合其神。是最爲審詳諦悉。而並無虛誑之言語者也。

有體焉。可不慎乎。其人。則授受者。均

### 右第四章

道常不變。學者當熟究精思。眞積力久。則自心靈神悟。而得其頭緒矣。不可計歲 之際。非人勿示。常與善人可也。又以上三章。其氣本一貫。今分兩爲三者。乃欲淸其之短長。以致始勤而終怠。所謂一息尙存。此志不容少懈。方爲學道之人也。 然授受 層次。以按其節奏 此章言大道出於自然。不假强爲。故其效驗如此其神爾。但是道也。 雖經千萬世。而

耳。讀者審之。

分也。故曰。寸一分也。鼎器乃貯藏藥物。而容納火符。是以有其口也。則四象具其內。而八度可刌也。今升書之言尺寸。亦當作法度解之。一者一氣也。言此三五者。 其度乃一氣之所全水火土之藥物也。又三才五行。皆周全於其中。故曰。圓三五也。漢志曰。寸者。刌也。有法 者。土自爲五數也。上篇第十一章。所謂子午數合三。戊已號稱五。是也。 卦列其外。故曰。口四八也。兩者。兩儀也。謂鼎旣有口。必有其唇。而上下兩唇者。其度以象 之二氣。其陰陽浮沉相均平也。故曰。厚薄均也。自此以至終章。謂之鼎器歌焉。腹齊二。日。長尺二也。氣之輕淸而浮者。爲陽爲薄。氣之重濁而沉者。爲陰爲厚。言鼎中,复齊二。 兩儀也。故曰。兩寸唇也。長者。常也。一一者。一氣也。言鼎器中之常度。乃二氣之往來也。故 三五寸一 一分口四八兩寸唇長尺二厚蒲均。圓者。 言鼎器之中。乃 合之以成三也。五 全也。三者。水

奔首尾武中間文。 腹者。身腹也。三者。上 中

收到。兩七聚。前翼人也。 贈理腦定昇支子處中得安存 酱。修治完足也。瓊繞。以輔翼其中宮之丹胎。以三才之位。則人居平中也。言陽火陰火。一升一降。而相聚廣火也。人者。喻中宮之丹胎。以三才之位。則人居平中也。言陽火陰火。一升一降。而相聚黄。而銀乃芽。故謂之黃芽鉛也。兩、即二也。二爲火之生數。七爲火之成數。兩七者。謂陰火陰火白黃芽鉛兩七聚輔翼人。陰火者。金火也。而金之色白。故謂之陰火白陰火白 刻刻留心。偷稍有差殊。 則丹爲之不全矣。故溫養之一年。須善爲調和。 而勻齊毋失也。分而言之。是也。蓋入室溫養之候。始於百日而立基。終至一年而圓足。但其問當時時檢點。 旬一一百六。 書調句。六十日也。以應一年周天之數。彭眞一所謂魏公欲諧偶成文。故 可二百六十合之。則三百 輔翼人也。

運即成真。是也。夫如是。其丹之法象。乃逐漸成大。而胎之情性。則日益純粹也。 却歸

候非。此之謂也。 全路這復幽之若達此會乾坤 豈非途路遠乎。且修煉還丹。 時恐爐中火 金路這後個 这若達此會乾坤。本篇第二章曰。玄溝數萬里。中。切忌昏迷。以亂其神明也。率慮篇曰。晝運靈旗夜火芝。抽添運用且防危。若無同志相規年。其一日十二時中。無有間斷。可謂辛勤矣。且最要愼密防護。不可使火候有差。而百刻之之敬君。而君之愛臣者也。 当一 居 七 五 董 名 吃 哥 多 美 罪 和 入室 溫養之一 保護扶持。須拳拳勿失。如臣 宇宙在於手。萬化生乎身。是也。刀主霑静魄魂得長生居仙村。刃主者。謂些小之嫉之。則自然成功。陰符經所謂刀主霑。靜魄魂得長生居仙村。刃主者。刀頭 未易窺其門戶。而不可以一蹴就也。若能達乎此道者。會乾坤爲鼎爐。合坎離爲藥物。乃烹初非一年半載之功。便可成就。故其程期無定。惟觀其勤怠何如爾。 况大道復幽遠而玄妙。 命固。則長生之道已得。而仙村福地。任其所居也。樂道者專其根審五行定藥物也。言霑服此些小之靈藥。乃自然魄靜魂安。性樂道者專其根審五行定 度扶持。須拳拳勿失。如臣 win 引起 sub 为 win 方 医乳 长毛,一周。即一年也。 還本原善敬愛如君臣。修煉之法。却以三五復歸於一。是乃返本還原之道。其一一人, 至一 周志辛勤密防護莫迷昏。一周。即一年也。

修丹之 框要也。 體此意。其玄言喩語。乃不使佻薄之人。窺其堂室。務須有志之士。 勤苦究心。匪朝伊夕。則焉。偷小人行之得效。是乃不善者蒙福矣。豈天道哉。所以魏公諄諄告戒之。而後世丹書。均 謂天道無親。 於言文也。蓋大道至簡至易。雖愚昧者行之。亦立躋聖地。况明建者乎。然君子得之。固所宜 自然獲遇眞師。點破丹道。或心靈自悟。得其端倪。是乃天授之。而道終不覓人也。道德經所 興善人。是也。 樂音效。錄音殊。○樂者。喜好也。言好道之士。當零大道之根源。以知其造化之理。 審察五行之變化。以明其生尅之機。定餘兩以推分刻。則達其火候之法。此三者。乃 諦思之不須論深藏字莫傳文。諦者。審也。謂審思其道之眞詮。不須 常御白鶴兮駕龍鱗遊太虛兮謁仙君受天圖兮號眞

翘思。以待天詔。至有爲妖魅所迷惑者。豈不自睽哉。此誠至言也。學者宜省之。 變化。非出於外來也。世有不知修煉。以積功累行。可致神仙。而妄想成眞。晝夜 君。乃受天詔圖錄。而位號眞人矣。陳抱一曰。丹成之後。 一本無三兮字。〇道成德就。功滿上昇。則御鶴駕龍。遊於太虛之眞境。 謁乎太上之仙 〉白鶴龍鱗。在我之神通。自能

### 右第五章

此章謂之鼎器歌。乃備言修煉之夾第。而總括三篇中之神髓也。故首言鼎器之法 界腦o升降玄牝。以返本還原o其丹逐漸成大也。復言煉養須防護謹密。而丹成 度 以及安爐立鼎之規模也。次言火符運用於鼎中。及行持功程之造化也。中言瞻理 生也。終言好道者。當尋究根源。深藏眞要。莫輕傳妄洩也。又言道高德厚。應天韶上 可長

是。則修煉之能事畢矣。 昇。而位號眞人

参同契者敷陳梗概不能純一汎濫而說纖微未備闊畧髣髴今

更撰錄補塞遺脫潤色幽深鉤接相逮旨意等齊所趣不悖故復

作此命二一相類則大易之情性證矣。 機音先。濶、苦括切。舅義、音紡弗。復 汎濫而敍說。其細微之旨。固未嘗備悉也。而契中濶畧髣髴之言。復憂後學者之難明。因更易參同契也。但魏公作此書者。敷陳大道之梗概。而又恐太洩玄機。是以未能純一詳盡。惟 者。合也。謂大易黃老爐火。而三者通合乎道也。然此三者。以三聖人之周易爲主。故謂之周 及。則其旨意自然等齊。庶幾學人之所趣向。而不致於乖悖也。故復作此命三相類者。則其 撰錄上章之辭歌。以補塞其遺脫之處。潤色其幽梁之文。使三篇中之精義。乃鉤援而相逮 得其當。故族之以告司志云。 大易情性各如其度黃老用究較而可仰同。類即契也。此發氏之論。深大易情性各如其度黃老用究較而可仰。其為三相類。而非五相類。居然可見矣。又三相類之字。亦是参同契之義。蓋三即參。相即 篇下文有曰。三道由一。俱出徑路。又謂羅列三條。枝莖相連。 同出異名。皆由一門等語。則也。自彭眞一畵五位相得之圖。而竟作五行之相類說了。沿襲至今。無有辨之者。 然群其本 字。而諸本有作五字者。兪全陽云。三相類者。謂大易黃老爐火。三者之陰陽造化。互相似 大易之情性可盡。而參同契之義可明矣。下文更言三之相類。并易之情性焉。按三相類之三 得其當。故錄之以告同志云。

# 俱出徑路柔相推而生變化。此乃大易之情

爐火外丹。乃自古有之。至淮南王劉安。始盛傳其事。今魏公亦並及之而不廢。蓋金汞煉之者。雖各出徑路以成造化。而其本源。皆由於道之一門。故曰。三道由一。俱出徑路也。 講知凡質。此非無稽之言。乃眞有撐之事也,即曰,其中,則以其則,則以其則 腑。豈堪勝任伏火之金汞哉。況又方非正方。 觀天之道。執 性。而化育流行於三才者。俱各如其法度而不逾也。故曰。大易情性。各如其度也9 睽。豈不惜乎。故學者當求至道。不可貪妄爲之。然亦不宜因噎以廢食。而遺棄其道 **豬足其功。而不專藉乎此也。** 有失於調和。則火候 **公身心也** Jo故日。黄老用究。較而可御也。烹煉鉛汞。修合金砂。 天之行。而老子謂含德之厚。谷神不死。此黃老之學。宜用究根源。而相較 有所虧缺。故用外丹以補助之耳。偷無此之物。但九年抱一純粹。 今人之服外丹者。其身中本無分寸煉養之功。 樂非真樂。宜平千舉萬敗。促命天年。 是爲爐火外丹。以點化 而其柔脆 但 被 御 可

功累行。而專事內養。無可翼望。所謂內丹成而外丹就也。至哉言乎。而予註悟眞篇大文 正義。乃專言內丹之道。與參同契互相發明。學者宜參詳之。則自然深造其妙矣。

華葉果實垂布正在根株不失其素誠心所言審而不誤學相同。○ 重為申明以告誠之耳。又道者。乃萬物之本體。猶草木之根株。發而爲枝莖。暢而爲花葉。結失其平素之蕃茂也。然此所言三道之旨。乃本乎至理。出於誠心。 是最審悉而不誤者也。此如常也。此猶草木之有枝莖花葉果實。而垂布於其外者。以其正本在於根株之發生。故能不莖者。草木幹也。謂大易黃老爐火之三者。雖俱出其徑路。而却同由於道之一門。 所以歷久 而爲果質也。故枝莖者。其陰陽交錯。以象大易也。花葉者。其歸根復命。以象黃老也。 果實者。可用可食。以象爐火也。而此三者之來。俱出於根株之道體耳。其義亦通。

### 右第六章

端。井誠後學此言非**認**。 言大易黃老爐火之三相類。乃殊塗而同歸。再引草木之根本生發。以證三道之造 此章以參同契三篇之書。汎濫濶畧。因更撰錄補遺。以潤色鉤援。使旨趣不悖。而復

可審而行之不誤也。

會精鄙夫。幽谷朽生,挾懷樸素不樂權榮。棲遲僻陋忽畧利名執

守恬淡希時安寧。宴然閒居乃撰斯文。會音貴。挾音協。樂音效。狹同僧。希

至人之謙晦如此夫。歌敍大易二聖遺言察其旨趣一盛。而獨以鄙朽自稱。歌敍大易二聖遺言察其旨趣一 性中之恬淡。希望其時世之安平。宴然閒居而無爲。乃撰斯參同以成文也。然魏公道隆德之鄙夫。幽谷之朽生。而挾懷樸素之質。不樂權榮之華。惟棲遲於僻陋。忽畧於利名。執守我授誰氏。而得大丹之妙。及道成德就。乃復約周易。撰參同契三篇。以傳行於世也。故謂會稽 沙乃 虞 Jo本高門之子。此襲簪裾。惟公不仕。隱居守素。 統共論務在順

理宣耀精神。砷化流通四海和平表以爲歷萬世可循序以御政

也。 道。其效驗有如此耳。 日果能巫此道。乃表以爲歷法。則萬世可循依而弗變也。序以御政治。則行之乃簡易而不繁 乃得其和平也。易曰。觀天之神道。而四時不忒。聖人以神道設教。而天下服矣。此之謂也。 行之不繁。製中歌敍大易之道。乃準三聖人之遺言也。故考察其辭義之旨趣。一統其爻 **其效驗有如此耳。 引內養性黃老自然含德之厚歸根返元近在此節言契中之敍易 引內養性黃老自然含德之厚歸根返元近在** 

我心不離己身抱一 謂也。然內養之道。乃近在於我之心性。而不離於已之身體。 高厚者。乃歸居其氣於根。而返還其神於元。則百骸俱理。以證無爲矣。道德經日。合德之 厚。比於赤子。崔蟲不螫。猛獸不據。攫鳥不搏。又曰。歸根曰靜。靜曰復命。復命曰常。此之 一。執守而毋含。則可以長生而永存矣。此節言契中之引內養。其效驗有如此耳。 母舍可以長存。母音無。舍音捨。○契中引內養性之學。 但將精氣神三者。抱合而

以服食雄雌設陳挺除武都八石棄捐審用成物世俗所珍。

陽交結之玄。雄雌相須之妙。設陳其鼎爐。採配以服煉。則武都之三黃應挺除。 而山礦之八 挺、徒鼎切。○契中配以服食之法。乃爐火之事有所據也。服食者。訓採取煉費也。故得其陰

相連同出異名皆由一門。羅列三條者。謂此三條之同出乎道。猶枝莖花葉果實。此節言契中之配爐火。其效驗有如此耳。武都。地名。乃產雄黃者。 羅列二條及羅列也。石當葉捐也。惟審悉其功用。乃烹煉以成物。 是世俗之所珍貴者也。 雅列二條技工

其實皆由於一門也。此節乃總結上文之三道耳。非徒累句諸偶斯文殆有其了相追於相树之本也、故此三者。雖各異其名。而非徒累句諸偶斯文殆有其

眞礫硲可觀使予敷偽却被贅愆命參同契微覺其端辭寡意大。

被道德·言以傳眞詮。故謂非徒累疊其句。而諧偶其文。殆有眞玄之道。存乎其中耳。是以外後以剛宜達。 異音壘。磔音力。 硌音落。○参同契之書。三四五言以成章。而間及於散文。 **雕礫硌如石。而內却有美可觀者也。且使予有敷僞之言以欺世。** 遵守而勿失之也。此節乃魏公於終篇。而丁寧以告後學。 則却被其贅您而自取之

依託丘山循遊寥廓與鬼爲鄰化形而仙淪寂無聲百世一下邀

二二八

# 遊人間數陳羽翮東西南傾湯遭阨際水旱隔幷柯葉萎黃失其

長生。姑佛錄之、以後訂正焉。○命全時日。此乃魏伯陽三字隱語也。委與鬼相乘負。魏字華榮吉人相乘負。安穩可長生、作安穩一一下、或作而下。湯遭、或作堯湯。阨、或作尼。 負。陽字也。魏公用意。可謂密矣。此兪氏之言也。今予妹此十六句之文。 也。百之一下爲白。白與人相乘預。伯字也。湯遭旱而無水爲易。阨之厄際爲乃。乃與易相乘也。百之一下爲白。白與人相乘預。伯字也。湯遭旱而無水爲易。阨之厄際爲乃。乃與易相乘 下改虽浑头类《loak也]り则宜hao,然其大意。總謂成道作書之旨也。而終未能得其確切。故止此三字。且本文之字。亦有差謬。然其大意。總謂成道作書之旨也。而終未能得其確切。故重,聞勻也,數公用意,可謂密矣、此兪氏之言也。今予味此十六句之文。 其中所嵗者。似不 不敢强解以誤於人。俟他日功圓道備。

### 右第七章

庶幾茅塞稍開。而再爲補解可也。

舰美。欲學者細覽其端。而同證大道。末更作隱語玄言。 以括其姓名。及成道作聲之各異其名。而實同出於道之一門。 以重申上章之義耳。又復言此書諧偶成文。 非爲但此章魏公自述其修養之素。并作契之由。而歷敘大易黃老爐火。三者之功效。雖乃此章與前章。或謂是契中本文。或謂乃魏公自序。而總難以核實。 是可不必深水也。 目

<u></u>

## **參同契者辭隱而道大言微而旨深列五帝以建業配三皇而立**

政若君臣差殊上下無準序以爲政不致太平服食其法未能

生學以養性又不延年。至於剖析陰陽合其銖兩日月弦望入 佳

在徒。後之學者。豈可謂口訣不在紙上。而竟不留念哉。若曰。我自有師傳密旨。其言藥物火說曰。古人上士。始也博覽丹書。次以遍參道友。以道對言。所參無異論《以人念道。 所師無確健矣。故立論違言。以為法度也。用以傳於後賢。而推曉其大象。則庶幾長生之道可得。而健柔。則動靜以有常。此猶如米鹽之靑白攸分。而總以周易爲之考證也。 其措辭用意。是認長生。乃學之以養性。總亦不延年。所謂與道乖殊。違天背元之故也。 至於契中剖析其陰陽長生。乃學之以養性。總亦不延年。所謂與道乖殊。違天背元之故也。 至於契中剖析其陰陽人生。乃學之以養性。總亦不延年。所謂與道乖殊。違天背元之故也。 至於契中剖析其陰陽人生。乃學之以養性。總亦不延年。所謂與道乖殊。。或之變現。坎男離女。而施化其精氣。陽剛人生。乃學之以養性。總亦不延年。所謂與道乖殊。。違天背元之故也。 至於契中剖析其陰陽 法以傳後賢推曉大象必得長生强己益身爲此道者重加意焉。 成象男女施化剛柔動靜米鹽分判以易爲證用意健矣故立爲 食音寺。析音音。施、去聲。C 候。乃古今丹 人始知大道之源。及悟眞篇出。 書之所無。而參同契之所不言。則亦妄人也已矣。旨哉斯言。蓋修養之書。自參 )蓋謂參同契之書也。辭雖隱微。而其道廣大。言固微眇。而其旨 志士方明內登之祕。嗣後石眞人之還源篇。薛

欺。 吾 惰 當 則自然大道可期。而神仙可成也。魏公曰。學者加勉力。留念深思惟。至要言甚露。昭昭不我先須修德行仁。以祈天祐。堅心苦志。以盡人事。然後誠求師友。精究丹經。 再加勤久修持。曹、與加矣。其餘諸丹書。雖亦有可觀之處。而總不及此數書之純粹精也。是故學道之人。人之復命篇。泥丸翁之翆虛篇。玉蟾翁之紫清集。 蕭紫虛之大成集。乃相繼以出。而修鍊之

三復思之。

#### 右第八章

曹·爲言微而旨深·配列三皇五帝之道·以治國治身者也。若不能循其法度o而差殊此章或謂契之讚序。或謂註之後序。然皆不可考也。但仍其舊而已矣。以參同契之 總以周易爲印證。而傳之於後賢。以洞曉夫修身養性之理。故學者宜究心焉。無準。則政治內養服食之三者俱廢矣。至於書中陰陽施化之機。易象流行之道。

## 周易參同契正義卷下終

寬綽潔淨十年來漸覺闌入之時少不甚用力驅逐然城外不免紛擾主人居其勢甚銳城門稍疎彼間或闌入卽時覺察便驅之出城外而华尉城門令此地仍常覽寬綽潔淨予製爲一城將城門緊閉時加防守惟恐此數者闌入亦有時敗 官四肢應之中間有方寸之地常時空空洞洞、 **圆翁日予自四十六七以來請求安心之法凡喜怒哀樂勞苦恐懼之事只以** 叉日聖賢仙佛皆無不樂之理彼世之終身憂戚忽忽不樂者決然無道氣無意 中尚無渾忘天眞之樂。 期期惺惺決不合之 ~入所以此世

地

正

文道 山藏 遯精 叟蕭第 天一 石集 主之 編二

周 易 寥

同 自 契 由 出 發 版 社 揮 EP

行

周萬遍神告心悟之說意者至人之言必不我欺於是憤悱研究的的者窮年忽一日果何心靈自 北京然夜忘寝信心愈属遂城異人指示先天真一〇之大要開說後天火候之細微洪破重玄洞 悟得其門而入自此遡流尋源則怡然理順若有神告之者然而未得師水猶弗敢逐執為是冥搜 度不根之學旁門小法而已非吾之所謂道也夫是書所述皆寓言也以天道言則曰目月日寒暑心也契也者努乎此心也得師傳而與此參與此同與此契是為正道反是則為泛泛無稽之言聽東漢魏伯陽假之以論作丹之意而號其書為周易參同契也奏也者參平此心也同也者同乎此 丹須得仙人口訣研求紙上語而求長生者徒自勞耳而僕也寫信此書終不忍去手益魏公有千 化相通此其所以為周易参同契也僕初讀是書美者其說妄意楊度靡所不至或謂于日子欲修 以地道言則曰山澤曰鉛承以人道言則曰夫婦曰男玄言真有所謂日月寒暑山澤鉛承夫婦男 女哉无非譬喻也或言三五或言二八或言四象或言兩弦旁引曲喻名雖不同不過一陽日一陰 悉備有天道馬有人道馬有地道馬仁者見之謂之仁和者見之謂之知干變萬化無往不可是故而生陰 都極而動一動一都互為其根此乃造化之妙神之所為道之自然者也易之為事廣大 ○而己合陰陽は而言之不過一太極○而已散而成萬級而成一渾今間今其无窮今與易之造 神仙還丹之道至前至易如此〇而已矣此〇者何易之太極是也太極動而生陽の動極而都靜 周易参问契發揮自序

行節因裁今之學仙而不得正傳者往往偏執限固不務理之贯通小見自足不求道之大全實甲其多愚幸月有緣合得財斯道之秘丹之真運用益賣試之丹之真景教益當見之校之仙經若合 雜該悠之語以感人後之來者與我同志試留心玩誦此書則斷断有神告心悟之效无疑也雖然 述樂火造化則證以諸仙之言反復辨論務欲發明魏公本旨固不敢秘玄妙之機以絕人亦不敢 運與其畫前 未畫之妙方表僕之所述果亦真實不妄幸無以先入之說為主而遊謂祭同契為 僕之言賴又何足取信於人明達之士但以魏公之言為信而参其動口靜之機同其陰陽〇之 紙上語云至元甲申四月十四日林屋山人全陽子南琰玉吾自序 僕用是不忍隱默敬為是書添一註脚其間漏泄真機並無斬烩凡論天地陰陽則参以先儒之語 無疑愚歸而再取是書讀之則勢如破竹迎刃而解又然以劉海塘之運金徒紧陽之悟真薛紫賢 以代む祖左以政右奉合附會妄亂穿鑿以似是而飾真非竟不完古仙本旨非惟自強文以誤人 之復命陳泥丸之琴虚但見觸處皆同而无有不契者矣僕不揣凡骨孜孜於神仙之學獨亦自笑

耗竭無後有所望矣觀偷君之注釋是書安得不重為之太息也嚴谷之士氣清神全有能得是書氏王氏之所未發者旁搜博取無所不至然得至人指授非區區訓詁者比余老矣非器顏弊樂物 但無下手處又日今始得頭銜未得其作料孔穴及西山於先生貶置道州夫子送之留寒泉精舍不自以為蘇有注釋有考異且嘗曰邵子得於希夷希夷源流自参同與又曰眼中見得了了如此 相與訂正是書而竟夕不彩至西山卒又得所謂策較之說恨不存與西山講之居無何而太子卒 矣是書之注益行於西山既沒之後而一時門人亦未有及此者故不復有所詢該其朋所未滿意 也若其論議與之相戾而日我自有秘授馬用此為則亦妄人而已昔者紫陽朱夫子鳴道於浮照 者正不無也石澗俞君王吾所若發揮三篇益所以補空同道士之所不足且以發明彭氏陳氏鄭 以印正馬則於後天而老潤三光者其亦庶幾矣乎遂為書其為首而籍是以綴姓名於不朽云朝 請即秘書監兼尚書左右司阮登炳七十七歲書 **慶元間旁通百氏有異乎吾之說者未當隨於附和而尚同也乃獨爱伯陽之書為之精研熟究而** 参同契乃萬古丹經之祖其辭古典微密莫可測識 然亦未有真知實践得其正傳而不能通此者 周易参问契於揮成序 周易参同契發揮題詞 年成庚戊臘酮天師張與村題 自参同契成書以來近世考亭大儒亦復注腳今觀全陽子所着發揮研精車思動深致遠可謂羽盾易利同其有 於此書而然那全陽子空日功成蟬蛻從伯陽於閬風玄園間必相與曰是可以參同契矣至大三 翼是書兵然考平當時稍有願為劉安鷄犬之空脫平咸與之作飄然直有往從脫展意豈非有得

文義有所未完盖大教外別傳一句耳今觀全陽子之發揮章剖句析發前人之所未發是得師投書皆內景法象隱語所謂口許之祕則有師授斯非世儒訓詁之學所能意解夫文公之於是書豈 為之解注人見其解注之群尚多關疑而未詳遂謂文公且然前後有詳於文公者殊不知仙家丹 朱文公謂於同契文章極好其用字皆根据古書又謂其做得極妙極精級遂與蔡季通相訂正而 至道不達兮恒在目前獨天地之機兮修成胎仙妙莫妙兮凝吾之神安以行之兮若存而綿綿黄 之普敬嘆不自体遂為之序又從而為之歌曰 口許而為之說者也其語意直截大類蕭了真議論滾滾具多引證學者試一覽之不唯得以通此 一書又可以兼明悟真翠虚諸書之旨當堂南谷子杜道堅見其發露天機略不吝惜深服其運心

帝求玄珠兮。泉用乃得此理可心會兮非言解,可傳處極靜爲兮恍惚變化網經婚構兮如烟雲

之迴旋龍岭虎啸兮。绍永交結依時採取兮進火京煎倒挂南宫兮阴固神室煉成五色石兮補自

不待人下手速修分好待霜雪之滿願不待人下手速修分好待霜雪之滿願之分分計得要累土成層臺分積涓流而成川機緣難偶分時融液液分真氣周匝乎三田勤而行之分为計得要累土成層臺分積涓流而成川機緣難偶分時身之青天結胎片的分運火一年如重難之抱卵分、萬原俱捐轉天根月窟之關鍵分往來上下融

一三八

林屋山人全陽子俞 琰 述

乾坤者易之門戶服卦之父母

坎離匡那運教正軸 地同一陰陽也人知此身與天地同一陰陽則可與論選丹之道矣 三男坤生三女男女婿精為物化生此乾坤所以為眾卦之父母也夫人之一身法太象地與天 聞戸謂之坤 脚戸謂之乾一聞一聞謂之變往來不窮謂之通此乾坤所以為易之門户也乾生

坎月也離日也日月行於黃道畫夜往來循環无窮如巨郭之周遭也報猶身也軸猶心也欲較

律紀月節有五六經結奉日使兼并為六十剛柔有表裏朔旦正直事至孝蒙當受查夜谷一卦用 北牡四卦以為勇為費員陰陽之道猶御者之執銜懲有準絕正規矩隨執轍處中以制外數在歷之運必正其軸修選丹者運吾身中之日月以與天地造化同途不正其心可乎

列次解於東西而乾坤之間財政離之往來嚴如素為之狀故曰牝牡四卦以為素為養養者虚乾絕院北卦也坤純陰牝卦也坎陰中有陽離陽中有陰牝牡相交之卦也丹法立乾坤於上下之依次序既未至此與終則復更始

日長為期度動靜有早的 節也經乾坤南北之定位也緯坎離東西之妙用也奉日使者奉日之所使也其候與天同運隨巡行十二位應律之十二降歷之十二月紀之十二年也月節有五六者以一月三十几分為六 得於中心而外合於馬志是故能進退履絕而旋曲中規矩煉丹之法亦猶是也數在律歷紀者泰丘氏之御也齊輯乎轡御之際而急緩乎唇吻之和正度乎胸臆之中而執節乎掌握之間內 時用兩卦直事每一爻當一時兩卦計十二义應律歷紀之數以一月三十日并之共得六十卦 而準則餘交推測氣候汲汲爲日視土圭夜贈刻漏豈不大郡哉。 此朝寓幕就朝師養比依次而用以至晦日月既濟未濟晦朔循環周而復始其間卦象內外剛 也以六十卦布於一月三十日內則朔日朝為屯墓為蒙晝夜十二時恰應兩卦十二爻之數自 以六十卦布於一月三十日之內也或者不悟此理唯執泥卦氨之說乃謂日用兩時為火候從 柔之體或反或對皆不必執泥也張紫陽悟真為云此中得意休求表若究華文泽役情益非真 日升沉無少異也兼并為六十者易有六十四卦除乾坤坎離四卦之外恰有六十卦一日十二 舍則亡故必慎汝內附汝外有如列子沖虚至德真經所謂泰丘氏之御然後可以從事於此益 虚琴原猶橐喬之體氣之闔開往來猶橐喬之用知此則還丹之道思過半矣然是道也操則存 器也素即請囊也為其氣管也是子道德經云天地之間其猶素為子虚而不欲動而愈出益太

火候動静一一時合天度即非用天樞潮候而為下功之時也 陳泥丸翠虚為云天上分明十二形人問分作煉丹程即日辰為期度之謂也日即火也長即候 也人能以天上之日辰反而求之吾身則日臨之位即時辰也悟真為云煉縣須知昏晚即動静 有早晚之謂也動者日出而作也靜者日入而息也蓋吾一身之中自有日出日入之早晚也其

春夏娘内體從子到辰已秋冬當外用自午記成玄

卦有六久下三久為内上三久為外試即屯蒙二卦明之朝用屯陽火上升之候也而屯之初九 正當身中之子由内而外故日春夏据内體從子到辰已暴用家陰符下降之候也而蒙之上九 外用之說皆譬喻也乃若泥泉執文而行卦氣則徒自勞苦何益哉 正當身中之午由外而内故日秋冬當外用自午前戊亥然所謂春夏秋冬子午已亥與夫内恨



天地設位而另行乎其中矣 賞前應春秋昏明順寒暑文解有仁義隨時發喜恐如是應四時五行得其序, 命為云火候抽添思絕塵一支總過一支生陰支陽武依加減一颗選丹火裏成豊真有所謂卦 丹法之昏明亦猶是也爻詞有仁義隨時發喜怒者潛藏飛躍進退加減各隨其時也薛紫賢復 陽氣當春而發生陰氣當秋而南殺丹法之實前亦猶是也永日自寅而東出短日自申而西入

兄專一不分真氣乃存上下灌注氣乃流通如水之流如日月之行而不休陰管其識陽固其府 聞別氣入氣出則如地氣之上升氣入則如天氣之下降自可與天地同其長久子華子云古之地問與天地初無二體若能悟天地豪節之妙此心冲虚湛寂自然一氣周流於上下開則氣出地問與天地初無二體若能悟天地豪節之妙此心冲虚湛寂自然一氣周流於上下開則氣出 知道者築曼以防邪政源以號真深居静處不為物搜動息出入而神與氣俱魂魄守戒謹室其知道者築曼以防邪政源以號真深居静處不為物搜動息出入而神與氣俱魂魄守戒謹室其 乾坤為鼎器次搏鳥鬼樂來京此直謂引外之乾坤身外之鳥鬼哉學者來之於,身中可也今夫 陽復生陰陰陽相生循環无窮是之為易是易也天地有之人身亦有之豈不聞悟真為不无把 天位乎上地位乎下二氣則運行乎其中一升一降往來不窮猶索為也人受沖和之氣生於天 而陰又生陰生於千自午未申酉而極於亥積一百八十日而陽又生陽生陰陰復生陽陰生陽 一高一早天地之位也一陰一陽天地之易也陽生於子自子丑寅卯而極於已積一百八十日

源流法汹涌而不溢沖而不盈夫是謂之久生舍此而日我自有登雲捷法則是旁蹊曲學非吾

天地者乾坤之象也設位者列陰陽配合之位也易謂坎雅坎雅者乾坤二用二用無及位周流行 大丹之道也

六虚往來既不定上下亦無常。 北列天地配合之位東西分日月出入之門反而求之吾身其致一也乾坤其體也次離其用也此為天坤為地吾身之鼎然也離為日坎為月吾身之無物也先天八卦或南坤北離東坎西南 坎離二者周流升降於六虚往來上下益無久位吾身之坎離運行乎鼎器之內潛天而天潛地 而地亦豈有文位哉

幽潛海歷變化於中

出日頭來也陳希夷指玄篇云遊無踪跡歸玄武潛有機關結聖胎此之謂也 幽潛淪匿者神入氣中氣入脐中而沉歸海底去也變化於中者時至無自化靜極機自發而抱

包裹萬物為道紀網

以無制有器用者空 悟真獨云道自虚無主一氣便從一氣產陰陽陰陽再合生三體三體重生萬物張盖金丹之母 不過先天一氣而已製而為二分而為三散而為萬皆自此一氣中來故曰包囊熱物為道紀綱

道德經云三十七十一較當其无有車之用城垣以為器當其无有器之用攀戶牖以為室當其 者之為用故日有之以為利无之以為用車器室皆實有之利也而其所以為車為器為室皆虚 故可以行車抵迫尚者之器也虚而员故可以成器户城室中之通明處也此三者皆是學喻虚 中之用今魏公謂以與制有器用者空實用老子之說盖力法以太虚為鼎爐而太虚之中自有 无有室之用故有之以為利无之以為用林庸齊註云數車之容動者也福輪之股也較唯虚中 天然妙用奇哉奇哉關尹子云衣摇空得風氣虚物得水陳抱一語云知摇空得風則敢吾夢 可以生氣知验物得水則胎吾之氣可以化精的珠此而他求所謂鼎器則非虚無之道矣

光至乾皇龍兵卦用事之後歷艮至坤其間不見坎離及位是謂坎離沒亡軟曰坎離非沒亡也 息者進火之候坤三變而成乾也消者退符之候乾三變而成坤也今自朔旦震卦用事之後歷

行乎六虚之間而往來不定獨

言不苟造論不虚生引驗見效校度神明推類結字原理為徵坎戊月精雜己日光日月為易剛杂 坎外陰而内陽月之象也離外陽而内陰日之象也坎納戊戊陽土也離納己己陰土也二土交相當土王四季羅絡始終青赤白黑各居一方皆稟中宮戊己之功 合則陰陽相濟剛柔相當猶日月兩字合之而輳成易字也青赤白黑即木火金水也木火金水

五行全籍土又日只緣彼此懷其主遂使金丹有返還盖非其土調和則陰陽否隔明來難分不 肯引造無稽之言虚生無益之論以胜感後之來者哉 則為己土在中宮則為戊己土在四季則為辰戊丑未上均是物也旨我悟真為之詩有日四泉 各居一方唯土居中央分旺辰戊且本而羅絡一歲之始終是故木得之以旺火得之以息全得 能成丹也鳴呼魏公作是書以於明斯道之秘無非引敬見效親到實語之就復恐其就未足以 取信於後人遂又校度日月之神明以為法推原易卦之道理以為於可謂深切而著明矣又豈 之以生水得之以止四者皆禀其功也然是土也遍漏乎宇内本無定位馬在坎則為戊土在雜



易者我也懸象著明莫大乎日月窮神以知化陽往則陰來輻輳而輪轉出入更養舒。 易者象也即上文所言日月為易是也夫魏公之為是說也將以指陳身中之陰陽而身中之陰 陪則與形可求百姓日用而不知的非假象託物將何以發明而使人窮其神知其化哉於是仰 觀俯察乎天地之間唯有日月之象顯然者明故以其顯然者明者示人使之洞見天地之陰陽 而默識乎神化之妙則否身之日月不知者自可以不言而喻也益日月往來乎黃道之上一出 則否一身之中自有日月與天地亦無異矣韓道通內指通去秘訣云法輪要轉常須轉只在身 中人不見駕動之時似日輪日輪向我身中轉又云法輪轉得其停留念念不雜輪自轉何容外 一人迭為上下互為卷舒書及循環猶如車輪之轉運無有窮已人能返身而思之觸類而長之

易有三百八十四文据支摘符符謂六十四卦 一部全易計三百八十四久一斤大樂計三百八十四蘇此丹道易道之相通而祭同契所以作 也及者卦畫也行者卦之合體也易有六十四卦丹法以乾坤為鼎器以離坎為樂物以其餘六 十卦為火候今以乾坤觀之始於屯蒙終於既濟未濟其間反體對體無一不相合於此見一陰

胸至朔旦震來受行當斯之時天地構其精日月相擅持

一陽之謂道而古仙据爻摘符以比喻鼎器樂物火候可謂巧且備矣

一四六

坤也日月即吾身之坎離也天地日月以時而相交故能陶萬豪而成成功乾坤坎離以時而相神合有如天地之構精日月之合璧故曰當斯之縣天地構其精日月根揮持天地即吾身之乾 易日之妙則能竊天地之機而成大什矣 交故能奪造化而成聖胎魏公恐學者不明身中之陰陽造化遂借日月相交之時以為喻非曰 晦至朔旦者将朔之間也震來受行者完交於坤而成震身中之一陽生也斯時神與成交氣與 一月止有晦朔之間可以用功也悟真為云日月三旬一遇逢以時易日法神功學者能知以時

雄陽構玄施雌陰統黄化

雄陽構玄施者天氣降而至於地也雌陰統黃化者地承天氣而生物悟真為云甘露降頂天地 合黄芽生要坎離交益丹法之生樂與天地之生物相似皆不過陰陽二萬一花一化而玄黃相

淨池相交接權與耐根基

陰陽三風上下交接混而為一故謂之渾沌渾沌乃天地之邪邪萬物之胞胎也丹法之以為惟 與而樹立根基則天地萬物皆在吾身而不用外求矣

鄞郢即根带也丹法經管於此而回光內照則神戀氣而凝氣戀神而住自然交給成胎如其神經管養郢點凝神以成軀

師親口訣只要凝神人氣穴此所以稱之為神丹而號之日神仙也光內泄氣馬外馳則日月失道金承異爐改皇成丹不亦这乎白紫清珠玉集外監教菩昔日遊光內泄氣馬外馳則日月失道金承異爐改皇成丹不亦这乎白紫清珠玉集外監教菩昔日遊

**聚夫陷以出蝡動莫不由** 

逆順之分耳 其不皆然故日眾夫路以出獎的莫不由是道也施之於人則生人存之於己則生樂但有聖凡 陰陽交接之道乃生生化化之源也不特人與禽獸由此而出雖壞飛峽動践行張息至微之類

於是仲尼讚鴻蒙乾坤德洞處稽古稱无皇關班建始初冠昏氣相組元年乃并減 炒行歌 與軟做動放 段多指者

聖人不處生上觀顯天符天符有進退拙信以應時。 當機易有乾坤書稱稽古詩以關雎為先禮以冠婚為重春秋以元年為第一義是知聖人之作 經皆有所託始也以丹而不完其始又安能深造陰陽深達造化哉。

之午至亥也古之至人脫天之道執天之行逐借天行之進退陰陽之屈仲設為火候法象以示 後光渐進改長魄消防伸陰屈泉一日之子至已十六以後光漸退魄長魂消陰伸陽屈泉一日 人盖天地假如一鼎器日月乃樂物也日月行乎天地問往來出沒即火候也人能即此及求諸人 符者合也月行於天一月一度與日交合故謂之天符天行有進退就信以應時者月自初一以

見自可默會火候進退之妙矣

故易統天心復卦建始初。 易者一陰一陽之謂也天心北方子之中也復十一月之卦也復之為卦正當北方子位之中氣 應冬至邵康節擊壞集冬至吟云冬至子之半天心無改移是也未順度以為康節此詩最好益 立冬是十月初小雪是十月中大雪是十一月初冬至是十一月中小寒是十二月初太寒是十 坤至十一月則五陰之下變一陽畫而為復殊不知十一月冬至無緣平白便生一畫之陽處變 為復益十月小雪坤下文已有陽生其中但一日之內一月之間方長得三十分之一必積一月 陽氣潛的於孟冬統陰之月而始於坤卦之下積成一畫之陽然後變為復卦也人固知十月為 盖年與月同月與日同日與時同於是處年成月處月成日處日成時一時之中。自有一陽來後非借以發明身中造化殆不必泥乎年月日時也擊虚為云一月三旬一日同修丹法東全天功 行者多不知之然數每從這處起略不差移此所以為天心今魏公謂易統天心復卦建始初者 至十一月冬至始滿一畫為復然此亦譬喻也年以冬至為復月以朔旦為復日以子時為復無 二月中冬至子之半即十一月之半也人言夜半子時為冬至益夜半以前一半屬子時今推五 之機是機也不在冬至不在朔旦亦不在子時非深達陰陽莫知玄機如是其秘也

## 五

## 長子繼父體因母立兆基

用專冬至身中自有一陽生而不泥乎年月日時之說矣中故日因母立兆基悟真為云金公本是東家子送在西鄰寄體生與此同旨知此則知煉世不中故日因母立兆基悟真為云金公本是東家子送在西鄰寄體生與此同旨知此則知煉世不 **乾父下交於坤母之初支而成震震為長男故曰長于繼父體震自坤體而生猶嬰兒生於母腹** 



消息應鐘律升降据十個

三日出為爽三震受庚西方 十二時之內每時移一位一日移遍十二辰吾身火候之升降亦猶是也指玄篇云寥寥九地移 十二律否身火候之消息亦猶是也自下而上為什自上而下為降升降指斗極者斗極於一日 自子至已為息自午至亥為消消息應鐘律者鐘律於一歲十二月之內每月換一管一歲換重 鐘管黯點長天運斗魁益不過取象比喻而已並非用律管之短長天里之所指而為期度也

月三日哉生明昏在西方庚位其我如震應震卦之納庚若以吾身之火候言之則所謂河東不

敢暫留停之時是也



八日三克受丁上弦平如絕

月至八日為上弦昏在南方丁位其象如光應光卦之納丁以喻吾身陽火上升之半也



十五三乾體成盛滿甲東方

月至十五與日相望昏在東方甲位其象如乾應乾卦之納甲以喻吾身陽火盛滿之候也



蟾蜍與兔鸲日月無雙明

沒畫夜遞照而出入更舒養也人之呼吸何異於是哉豈不見黄庭經云出日入月呼吸存益時蟾蜍者月之精鬼魄者日之光日月無雙明者日以呈子畫月以呈乎夜日出則月沒月出則日

吸即日月也

蟾蜍视卦節鬼者吐生光

丹法以上半月為陽屬家見乾下半月屬陰屬異良坤故曰蟾蜍視卦節月為太陰日為太陽陽 主吐陰主納月本無光受日之光而白故日鬼者吐生光

七八道已記屈折低下降。

七八即十五也陽火自震而升至於十五純乾則已滿上半月之候其勢極矣其道危矣益不容 不屈折曲旋而低降也陳朝元玉芝書云九重城裏龍車發十二樓前虎駕回即此義也

十六轉受統三異辛見平明

陽禪拳回路轉之時也 月至十六日既生魄晨在西方辛位明乍虧其象如其應異卦之納辛以吾身火候言之則陰受



三民直於两南下独二十三

半也

三坤七三十日東方喪其明。

月至三十日為晦晨在東方乙位明盡喪其象如坤應坤卦之納乙以喻否身陰符窮盡之候也



節盡相禪與繼體復生龍

屬良二十六日至三十日為第六節屬坤六節既盡則日月合朔之後陽又受陰之禪復隻為震 魏公以一月三十日分為六節自朔旦至五日為第一節屬震六日至十日為第二節屬光十一 日至十五日為第三節屬乾十六日至二十日為第四節屬異二十一日至二十五日為第五部

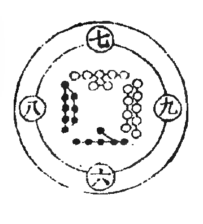
震為龍一陽動於二陰之下震也重淵之下有動物豈非龍乎

壬癸配甲乙乾坤括始終

七八數十五九六亦相當四者合三十易象索滅藏數數與夫歷家盈縮短長之法哉 弦月見於了乾象望日月滿於甲異象十六日月虧於辛良象下弦月消於两坤象晦日月沒於 乾納甲玉坤納し於故曰玉於配甲七十幹始於甲し終於玉於故日乾坤括始終益納甲者火 候之取象也火候之抽添與月之盈虧无其今以六卦布於一月則震象三日月出於原名象上 三日之月未必盡見庚十五日之月未必盡見甲合朔有先後則上下弦未必盡在八日二十三 夜有短長若畫短日沒於中則月合於中望於寅畫長日沒於代則月合於戊望於長十二月間 **乙不過借此以論身中六卦火候之進退非真以為一月三十日也何以明之益参以歷法則畫** 兑象也三陽滿即十五日月圓之乾象也一陰生即十六日月虧之暴象也二陰長即二十三日 益指二八月畫夜均平之時姑以取象而已非真以月出庚之時進火月虧辛之時返行也學者 日皇晦未必盡在十五日三十日今魏公謂三日出為處震受庚西方十六轉受統異辛見平明 但觀月體之益虧反而求之吾身即身中一陽生即三日月生之震象也二陽長即八日月弦之 月弦之良象也三陰足即三十日月沒之坤象也豈可拘以月出沒之方位而律以卦體文畫之

轉九選同唯憑二卦推刑德五六選歸戊己中五六即三十也 月三十日之數三十数終則日月合歷易泉索然而滅藏也復命篇云一月一選為一轉一年九 七火数也八水数也合之得十五九金数也六水数也合之亦得十五四者合之共得三九四一





象彼仲冬節草木皆推傷佐陽詰商放人君深自藏象時順節令閉口不用談天道甚浩慶太玄無 形容虚寂不可视医郭以消亡郡誤失事緒言選自敗傷

閉關商旅不行后不省方益安靜以養其動而仰順乎天道也然而天道甚浩唐 之間太玄無形容妙處在於窈冥之内故當日中冬至之時必先開寒其多 而滅藏以一年言之則如仲冬之節草木索然而推盡其義一也易日雷在地中復先王以至日 丹法所謂冬至所謂晦朔之間皆比喻陰極陽生之時也以一月言之則如月晦之夜月光索然

歸於城中如日月合璧之時陽城於匡郭沉淪於洞虚則神凝氣聚金液乃結倘或忘其城城任

別序斯四象以晓後生官重樓浩浩而出則是自取其傷敗也

非真以月之三十進火月之十六日退行也有如子午卯酉子申寅戌春夏秋冬分至改明夏月火候故又别序此七八九六之四象以晚其未晚者原有以顧夫一月三十日之數皆譬喻而 誠之矣何必執文泥泉哉 晨昏還返歸居皆此義也學者若知七八九六即一月三十日之數則其餘泛引曲喻皆可歌而 月三十日之數皆設及比喻也魏公恐學者不得其說以自引官妄認三十日之盈虚消息為 四象即七八九六也即上文所謂七八数十五九六亦相當也以七八九六合之則為三十應一

八卦布列耀連移不失中。

黄道而不失其中則氫氫交媾結成一點露珠而飛洛丹田中矣。黄道爭得靈丹不解生作丹之時但恐心猿奔逐於外耳尚能收視逐聽教神片時便二物歸於中者黄道也八方布以八卦周回列以二十八宿乃日月往來之行路也悟真為云既驅三物歸中者黄道也八方布以八卦周回列以二十八宿乃日月往來之行路也悟真為云既驅三物歸

九精生於药冥渺不可想道德經云药分冥分其中有精其精甚真子有信益大丹之道與造

化相符天信至則瓊鐘一扣。玉同雙開此其後也古歌云始青之下月與日兩畔同升合為一非 洞晓天地之陰陽深達吾身之造化豈可俄而度也

居則觀其象準擬其形容

氣和則內外符合神昏氣深則時刻差互不可不定也作力之法當外立表漏以測天運之晷刻內修真一以殿本身之刻渴原不失天地之機然神定作力之法當外立表漏以測天運之晷刻內修真一以殿本身之刻渴原不失天地之機然神定

立表以為範占候定吉山

大丹火候不用時辰何必立表占候哉所以立表占候者恐失天人合於之機也若不會玄機而 自朝至落從事於土主刻消以為火候則又彰之甚矣

發號順節令勿失之動時

火力可緩也珠玉集還源高云萬籟風初起千山月正圖急須行政令便可運周天此之詞也指 地雷震動異門開龍向東潭踌躇來此身中一陽文動之時也此時暖氣冲融心覺恍惚便堪進 玄篇云磁碑光中扶赤子鼓發於裏用將軍此之謂也

上祭河圖文下序地形流中稽於人心來合考三才。 施栖真三住銘序云與日月而周回同天地而輪轉輪轉无窮妻命無極謂大丹之道與天地相 参合也施栖真静中吟云妙用如江河周流无窮已長養玄谷芝灌溉瑶池水謂大丹之道與地

仰以觀於天文俯以察於地理中以稽於人心於是虚吾心運吾神回天關轉地軸上應河漢之道相然合也夫大丹之道所以與天地相參合者何哉皆在於此心默為之運用也古之修丹者 人於一身之中或為吾之鼎器或為吾之樂物或為吾之火候反身而觀三才皆備於我蓋末當昭回下應海湖之升降天地雖太造化雖妙而其日月星辰之者明五行八卦之環列皆為吾根 把三才別立根天向一中分造化人於心上起經綸天人安有兩般義道不虚行只在人淵平其 外各身而求之他也擊壞集視易吟云一物其來有一身一身還有一乾坤能知萬物備於我肯

動則依卦變靜則循泰群。

乾坤用施行天地而後治

哉坤元萬物資生乃順承天坤厚載物德合无禮益坤為地純陰之卦也地能有受天氣故百物 矣哉此萬物之所以復命也吾身之金丹大樂其胚胎於至靜之中而產於陰極之時子易日至 皆產於土丹法含光返照之神潜神於内與純陰之月明塞成冬略無少異復命萬云受得真仙 道德經云致虚極中靜寫為物並作吾以劇其復夫物芸芸各復歸其根歸根日靜靜日復命至 臨三變為泰四變為大壯五變天至六變為純乾則陽氣周遍於六處而現出深潭日一輪矣。 決陰中煉至陽蓋謂此也然靜極必有動以繼之頃之一陽動於六陰之下一隻而為復再要為

東坤之用,块離是也天地得坎松運用於其間所以陰陽交泰而和氣致祥天地一日而非坎蛇 則造化或典乎想矣大丹妙用法乾坤安有異於乾坤者哉

可不慎乎御政之首。

管括微密関舒布寶一陽變動作丹時猶人君御政之首也發號施令可不慎乎

丹田也迨夫一息榜弄吾心恍然則龍虎衝勵大路開而一渠流轉大瓊蝦兵 不動意自歸脾然後魂在肝而不從眼漏的在肺而不從鼻漏神在心而不從口漏精在腎而不如意自歸脾然後魂在肝而不從眼漏的在肺而不從鼻漏神在心而不從口漏精在腎而不不動意自歸脾然後魂在肝而不從眼漏的在肺而不從鼻漏神在心而不從口漏精在腎而不不動意自歸脾然後魂在肝而不從眼漏的在肺而不從鼻漏神在心而不從口漏精在腎而不 也 盖眼既不视魂自歸肝耳既不聽精自歸腎舌既不聲神自歸心鼻既不香魄自歸肺四肢既 也 盖眼既不视魂自歸肝耳既不聽精自歸腎舌既不聲神自歸心鼻既不香魄自歸肺四肢既皆括微密者眼含其光耳凝其韻鼻調其息舌緘其氣叠足端坐潛神内守不可一毫外用其心

理魁杓統化綱紐

**爻象内動吉山外起** 復命篇云驅回北斗轉天岡手握南長入洞房是要之又要者也人身三田分為三處若得斗柄之機幹運則真氣上下循環如天河之流轉此之謂要道也若夫人身三田分為三處若得斗柄之機幹運則真氣上下循環如天河之流轉此之謂要道也若夫 丹道之要全在乎斗斗者所以幹運一身之陰陽統攝一身之萬物猶絕之有網衣之有紐也益

悟真篇云受氣之初容易得抽添運用切防危益一陽生於身內是謂受氣之初得之固易然於

五結錯順應時感動四七庆乖該離你俯此時下手則吉凶悔各生乎動不可毫忽差殊也

五行要攢族金火要同爐亦在人之念用返本運原爾否則鼎中列宿皆差違而天地懸陽矣

文昌統録結查臺輔百官有司各典所部

史記天官書云斗魁戴医六星日文昌宫今日文昌統録者経宫天子統乾坤也人身之中安有 宿而鼎爐火候密推排也由是言之則天之萬象恭經皆在吾一身中矣 所謂文昌者哉無非譬喻也天有三臺四輔丹有三龍四虎語賣三臺輔者甲乙無今失原辛莫 要差也天有聚星分野丹有眾卦火行百官有司各典所部者按一年二十四氣列周天二十八

日含五行精月受六律紀五六三十度度竟復更始

者一物含五彩也月即樂也月受六律紀者白金京六卦也五六三十度度竟復更始者太陽一 日行一度行至三十度則又與太陰交合周而復始未當暫停也 日有十餘五幹剛而五餘孫月有十二管六管陰而六管陽以丹道言之日即火也日含五行精

原始要終存亡之緒

始月朔也終月晦也存亡之緒者晦朔之間陰將盡而猶未盡陽將生而猶未生也然所謂晦朔

六〇

聚氣心息相依然後重胎可結不然則身中之弦望有盈縮而乖變凶谷矣推求其故益由心君君乃神也臣乃氣也作丹之時鉛汞歸土金身心寂不動益身動則氣散心動則神散煩是凝神或君騎溢亢滿進道或臣邪佞行不順軌弦望盈縮乖變凶谷執法讓訊結過貽之乃譬喻平非真謂三十日之終初一日之始也

明堂布政國無害道 能擒五賊自可結三花當其合光默默之時要在綿綿若存住其自然不可勞其神也。復命為云北斗南辰下眉毛眼睫邊灰心行水火定息採真鉛又云精風元為本神靈共一家但復命為云北斗南辰下眉毛眼睫邊灰心行水火定息採真鉛又云精風元為本神靈共一家但

長極處正優游住下

放肆而違道於是氣亦那佞而行不順軌故日執法譏訊結過胎主

**鹰紫房朋上清真人當吾前黄裳子丹氣頻煩借用何在两眉端於此垂光下照則猶人君坐明** 堂而布政而通道於九夷八壁也復命為云洞門當寂照迷島鎮長春與此同旨 史記天官書云東宮養龍房心心為明堂在人身則洞房紫極靈門五户是也黃庭經云明堂金

真無自復也

原本隱明內照形軀

家養生之法收視返觀如金水潛光於內誠哉是言也全真集云如通須是搜元有要見選應向內觀益返本還源回光內照乃修煉之大端先儒調道全真集云如通須是搜元有要見選應向內觀益返本還源回光內照乃修煉之大端先儒調道

附塞其光無固靈株

免口也靈株坎宮也附塞其免則上不泄縣固靈株則下不漏楊子太玄經云藏心於淵美嚴靈 根益神不外馳則和氣充周美在其中也

三光六沉温養子珠

三光洞房之靈象也人能撮聚三光返照於其內則中央正位產玄珠矣黄庭經云洞房靈象斗 日月三光照照入子室明眼之去請試思之

視之不見近而易求 金丹大樂只在目前豈不近耶奈何視之不見搏之不得雖近猶遠也若得法度求之則不過片 的工夫便有滿目黄華顯露夫何遠之有悟真為云工夫容易樂非過說破人損失笑笑地者笑 其近而易求而人自索之於高遠也復命為云分明只在眼睛前自是時人不見天惟其不見也 於是舍內務外或採日精月華或煉金石草木或行房中之術正所謂道在週而求諸遠事在易

黄中渐通理潤澤達肌厚

丹田有物而一氣通流則和順積中而英華發外也

初正則終修幹立末可持

表端則影直源深則流長得其一則萬事畢矣

一者以後較世人美知之

時或日晦朔之間人不知以為一陽來復必在冬至子時日月合璧必在晦朔之間於是檢尋曆 大道之祖不出一氣而成變化析而為黑白分而為青黃喻之日日月名之日龍虎有如許之紛 化哉然一時即一處也一處即一物也故凡冬夏二至春秋兩分卯酉甲庚晦朔弦望子午已亥日輪烈指時謬之甚矣抑孰知攢年戚月攢月處日攢日處時而一時之中自有一年一月之造 處總是旁門不是真世之知此一者能有無人哉 屯募蒙畫好夜復盡在此一中出翠虚篇云後來依舊去参人勘破多少野孤精箇箇不知真一 紛是皆陰陽二字也其實即一物也又如神水華池之名鉛爐土金之號皆一處也或日冬至子 子申寅戊二十四氣七十二候一年交合一月周回離坎之時鬼點之月異乾之穴二八之門朝

上德无為不以察求下德為之其用不休

道德經云上德无為而无以為下德為之而有以為今日上德无為不以察求者神守於玄宮而

嘿嘿无為也下德為之其用不休者氣騰於北府而綿綿不絕也益借老子之說以發坎離兩穴

上閉則稱有者離宮有象機具水也下閉則稱无者坎戸無形隱赤龍也无者以奉上上有神德上閉則稱有下閉則稱无无者以奉上上有神德居此兩孔穴法有无亦相須之私也。 法有无亦相須者下不別則火不聚上不別則樂不升也悟真為云送歸去金字封固次入流珠少女初開北地花若使青娥相見後一時關鎖住黃家黃家即上田元神所居之宮也此兩孔穴 居者元神棲於本宮則氣皆隨之而升上所以妙在八門牢鎖閉也悟真為云長男乍飲西方酒 厮配當故必相須而後可也何謂流珠土金即坎離两穴之異名也

白者金也黑者水也丹法以水為基而金精生於水中所以知白者唯守其黑守黑則白自見也知白守黑神明自來白者金精黑者水基。 同旨紫陽朱子註云益廣成子之告黄帝不過如此實神仙之要該也來也離駁遠遊篇云쌇滑爾魂兮彼將自然一氣孔神兮於中夜存虚以待之兮无為之先與此來也離駁遠遊篇云쌇滑爾魂兮彼將自然一氣孔神兮於中夜存虚以待之兮无為之先與此 守之何如即如獨之守窟以待鼠至其身不動其目不瞬而此心唯鼠是務更無他念也神明者。 天機也如欲盗其機必先虚其心心虚則凝神神凝則息定息定則兩畔同升共一斤而神明自

水者道樞其數名一陰陽之始玄合黄芽五金之主北方河車战鉛外黑内懷金華被褐懷玉外為

黄芽之家子玄兮黄芽者水中産鉛也鉛為五金之主在北方玄冥之内得土而生黄芽黄芽即水者道之極陰陽之始也何者天一生水居五行之首也水一加以土五是為水之成数其玄仓狂夫 金華也金華乃鉛之精英故鉛體外黑而金華隱於其中猶至寶藏於褐夫之懷也北方河東即 命車也以其隨天河而輪轉故稱河車今天真鉛生於水中得真火煅煉而出則河車不敢暫留 停運入崑崙峯頂也

金生水故日金為水母水生金子水中有金故日母隱子胎子織母胞學者若知水中金之義則金為水母母隱子胎水者金子子藏母胞 知產樂之川源矣

真人至妙若有若无彷彿大淵乍沉乍浮 進退分布各守境陽 真人元神也若有若无者綿綿若存用之不動也彷彿大淵乍沉乍浮言真人往來於大淵微於 彷彿浮沉不定也蕭紫虚金丹大成集云見為山上黃華路時引元神去復還益大湖即見為之

退乾坤縣內別浮沉是也 丹法自子而進自千而退進退分布各守境界不相涉入楊虚白金丹純粹吟云子午爐前分進

採之類白造之則未

白者白金也未者未求也探之類白者採北方坎宮之白金以為丹母而白金與未來乃同類相 頭不能免其不耗散也 由來天一水為先合行領得周天火立義選同渡岸船搬運有功連畫夜幹旋至抄體環境修丹 上士如明此方識真鉛不用鉛學者徒知以鉛汞交結為無而不知抽鉛添汞之火功則雖結丹 從者也造之則未者每日運火抽去鉛氣而添求於其間也陳默默崇正為云內守河車居北關

煉為表衛白夏貞居

方員徑寸混而相扶先天地生巍巍尊高旁有垣闕狀似逢壶環匝關閉四通路踏守禦固盜賜紀 在煉養然後成熟部廣寫太古集云頂運職珠光自現腹藏秘實餐然客豈非火運於外而丹藏煉為表街者真火運用於外爐也白裏員居者金丹安處於內爐也內爐有丹須得外爐之冬董

姦邪曲問相連以戒不虞

混而相扶謂頭有九宮而泥九宮居中黄庭經云泥九九真皆有房方員一寸處此中是也先天 方員徑寸謂泥九宮也今人但謂心為方寸殊不知人身三田其中皆虚一寸而氣脈皆相通也 地生謂泥九一穴乃一身為家之祖家此致開則萬寂齊開也規起真高謂泥九宮在崑崙峰頂

鷄抱明氣不絕也明絕姦邪者任從魔境侵但自運斤谷也由閣相連以戒不虞者神若出便收 也四通別嗣者元和內運一氣流通而未准邊瓊書而射朔也守禦固點者如龍養珠心不忘如 在其前也狀似達要者猶海上有三神山而達萊居其上也環更關閉者收視退聽而謹塞是 乃元神所居之位上應玄都是萬神會集之鄉也旁有垣賜者七數旁雖於其外而洞房黃陽皆

可以无思難以愁勞

來而雙章長守洞門也

為則氣亂氣亂則英華散奏是故可以无思不可以愁勞也。

神氣滿室莫之能留守之者昌失之者亡動静休息常與人俱心 真積力久太和充溢動靜休息常須謹守守之則昌失之則亡不可須史離也

達悖逆失極機諸術甚眾多干條有萬餘前卻達黃老曲折戾九都 是非歷藏法内视有所思履斗步罡宿六甲次日辰陰道厭九一濁亂弄元胞食氣鳴腸胃吐正吸 暮敬祭祠鬼物見形象夢寐感慨之心歡而意悦自謂必延期遽以天命死腐露其形骸祭措輕有 外那畫夜不卧寒晦朔未嘗休身體日疲倦恍惚狀若與百脈鼎沸馳不得清澄居果土立壇字朝 三千六百法養命數十家泯泯恭恭不可枚舉有如聞目内視歷五臟以存思腹斗步里按日長

之文舉措非部全失者君之旨執迷不悟以至於此其獲戾也又誰之咎與是故王良器作破迷 者有之始馬此心喜悦自謂必可延期一旦中道天亡不免形骸腐壞是皆操持悖謬明建黄帝 歌陳泥丸作羅浮吟思舉世間旁門諸術之談滔滔二三千言盖恐後人不得正傳而錯行那徑 拳努力於是百脈沸馳而變出癱疽者有之或累土立壇朝祠落然於是夜夢鬼交而陷於妖魅 新為樂物而使腸胃之虚鳴坐頑空則若自晝夜不眠打勤勞則不顧身體疲倦或搖頭撼腦提 而祭見是宣金丹之道哉至若行陰者以九沒一深為火候而致元胞之擾亂食風者以吐故納

魏公作此於同誤一書緊然如昏衝之燭昭然如迷海之鍼益欲使後之明者因言會意聽然洞明者省厥旨曠然知所由 之失也今之學者更能以王陳二公之言過目一遍必當見其失而內自省矣 達知所以修煉之由也魏公此心可謂仁矣或者乃視之為紙上語而更不者眼是誠自暴自素

勤而行之凤夜不休

名利投雪山絕常交結仙友隱密潛修畫夜好总方可希望或不如是則虚勞動耳真一比說於 謝絕人事專心致志夜以繼日動而行之乃能成功彭具一不云乎志支須撒於色本學教養 邱長春鳴道集云不是朝昏坐行功扭捏成益修煉九轉金液大丹與旁門小安樂法不同是必

說昔者皇前履道見玉三一置 暴盡問日安用日欲知子午二正耳 日十二時中當故令間斷何 益亦不思甚矣翠虚為云執者之人得不真朝行墓賴又非誠切不可輕信日用两時為火候之 亦明甚或者林此唯欲日用兩時為火候問吾書夜不休之說則莫不驚笑以為不勝其勞且順 断哉馬丹陽斯悟集云師恩深重終難報誓死環墙煉至真張墙者所以絕人往來正專心修煉 上子午耶要之好道與天道一也天道有一息不連乎天道無一息不運則丹道記可有一息問

服食三載輕舉遠遊路火不焦入水不濡能存能亡長樂無處道成德就潛伏候時太し乃名移居

中洲功滿上升曆蘇受圖

火記不虚作演易以明之 修丹只是片的工夫今日服食三載何耶翠虚篇云片的工夫修便现老成須是過三年益片的 玄三十九章云孩兒幼小未成人須籍嬢嬢養育恩其說是已若過此三載以後則身如烟雲行 工夫只是結丹之時而所謂三載者乃一年入室之後更須温養不可遽然遠出也鍾離正陽指 樂無憂去然温養事學更當潛伏人間積功累德以開度羣迷方可翩然而往是故朱靈根屬皇 步如飛可以輕舉可以遠遊大浸稽天而我不過大旱金石流土山焦而我不熟存亡在我而長 前處道接引後學全華洞仙戒楊虚白日丁得幽棲必功濟羣品乃仙去皇容獨善其身哉

而六百篇者十箇月之候也故曰火記不虚作演易以明之 古有火記六百篇何其多耶彭真一選丹金鑰匙云火記六百篇篇篇相似然則所謂六百篇者 亦猶六十卦也益火候之数小而言之則為六十卦。演而伸之則為六百篇六十卦為一月之候

應卦文之數八下弦艮亦八两弦合其精乾坤體乃成二八應一斤。易道正不傾錄有三百八十四亦上弦兑數八下弦艮亦八两弦合其精乾坤體乃成二八應一斤。易道正不傾錄有三百八十四亦 假月作鼎爐白虎為然極東日為流珠青龍與之俱舉東以合西魂魄自相拘。 假月爐船爐也其位在坎白虎居之流珠宮承鼎也其位在離青龍居之白虎為数個者白虎隱 既濟而四象五行會駅都在一方凝結又何勞用力哉 金液其說明矣作丹之時前能感心靜嘿凝神入於氣穴則東西配合金木交並南北混融水火 易但舉東方青龍之魂以合西方白虎之魄則東西既無刑斷自然龍虎交媾而魂魄相投產索 丹田而火從臍下發也青龍與之俱者驅青龍下就於白虎也東西即坎離也魂魄即日月也龍 金也金碧龍虎經王保義註疏云煉至縣不出水火水火既交則鼎內龍虎之氣便相和洽而成 年又云龍虎一交相眷戀坎離纔構便成胎溶溶一掏乾坤髓着意求他吸取來益丹法至簡至 龍就虎之祕則知以承投鉛之說矣復命篇云師指青龍承配歸白虎鉛两般俱會合水火煉經 虎之出處與鉛汞之所產初無兩途、古易玄赤龍大丹訣云若辨龍隨虎東知汞在鉛者若知驅

金入於猛火色不奪精光自開開以來日月不虧明金不失其重日月形如常金本從日生朔旦受 白行金返歸其母月晦日相包隱藏其匡郭沉淪於洞虚金復其故性威光鼎乃燒 中調二八益二八即是兩箇八兩輕重均平不偏不頗之義若使漢則餘久而手持念珠數呼吸 百八十四銀真有所謂三百八十四爻也悟真為云二八相當自合親陳素陽至道篇云我隱敢三百八十四爻魏公借此以論丹道之妙不過取其陰陽兩齊而配合相當耳益非真有所謂三 得三百八十四餘易有六十四卦卦有六爻陽爻一百九十二陰爻一百九十二總而計之共得傾者月有上下两弦上弦金半斤計一百九十二銖下弦水半斤計一百九十二銖總而計之共 成集云二八門中達者稀弦前弦後正當時益謂身中義門非此上弦八兩下弦八兩之謂也 來不知幾千萬年而日月之形如常未當虧其明益陰陽之精互藏其宅各得其所安故日月之 此乃自取辛苦豈至簡至易之道哉乃若復命篇云方以類聚物羣分兩畔同升共一斤金丹大 泉木其色泉土水火木土四性俱備故真金經百煉而愈堅未嘗失其本體之重自開天闢地以 世間萬物入火皆壞唯真金不壞益五行相生至金而極而金之為實鎔之得水擊之得火其恭 形萬古不變且懸象者明莫大乎日月丹析差明莫太子金火金即月也火即日也今人但知金 下弦艮亦八合两弦而觀之則乾坤鼎器成立而樂物火候盡在其中矣二八應一斤易道正不 上弦之時光卦用事月生一半之明故日上弦光數八下弦之時民卦用事月生一半之魄故日

受日之光而白今馬與日相包而隱藏之匡郭則復其本體之果矣但守其黑勿問其白守之之 其母月晦日相包者金在坤宮與火相守亦猶月晦之夜日月相擅持也隱藏於匡郭沉淪於洞 為月之光而不知月之光本生於日也夫月為太陰本有質而無光其盈虧也以受日光之多少 久神明自來俄項光芒透鼎火力熾盛則三日庚生九户開黑銀还白銀來也 者太陰真金生於坤宮本由太陽真火所化其受氣之初亦猶月受日光自朔旦而始也金返歸 及其解也則與日相包魄存而光泯其體盡變為黑今以升道言之則金本從日生朔旦受日行及其解也則與日相包魄存而光泯其體盡變為黑今以升道言之則金本從日生朔旦受日行 月之朔也始與日合越三日而明生八日而上弦其光半十五日而望其光滿既望而漸虧二十 歷者神氣深入乎其根漸漸沉歸海底如月魄之不見也金復其故性威光非乃燒者月體本惠 二日而下弦其府半三十日而晦其光盡方為朔旦之初與日相離受日之光而生明其體料白

**姓氏** 父音



十年數三合戊己數稱五三五既和語八石正綱紀

配合使水火結為夫婦五既和諧者水火土三 在其間調停

則同同。陽

黄土金之父流珠水之母水以土為鬼土填水不起未雀為火精執平調勝負水城火消滅俱死歸 厚土三性既會合本性共祖宗

消滅俱死歸厚土水火遇土謂之三性三性既已會合則混而為一俱歸於坤宮故曰三性既會消滅俱死歸厚土水火遇土謂之三性三性既已會合則混而為一俱歸於坤宮故曰三性既食及為坎水所剋火為水剋而消滅則水又不可太濫於是又為土剋水水得土則止故曰水盛火反為坎水所剋火為水剋而消滅則水又不可太濫於是又為土剋水水得土則止故曰水盛火 合本性共祖宗也 火能烹而沸之使之升上故曰朱雀為火精執平調勝負及夫水沸上騰入於南方離宮則離火火能烹而沸之使之升上故曰朱雀為火精執平調勝負及夫水沸上騰入於南方離宮則離火 極與之則火盛水沸其金隨水而上騰矣益未雀乃南方火精執衙司夏今坎水方為去鬼制伏極與之則火盛水沸其金隨水而上騰矣益未雀乃南方火精執衙司夏今坎水方為去鬼制伏 水中則結成真金金生水故曰流珠水之母土本生金金本生水今也土入於水中則水為土所土居中央故稱黄土土生金故曰黄土金之父流珠乃求也以其走動不定故稱流珠流珠入於 制矣水為土所制則不能載金而升上故日水以土為鬼土填水不起若得南方朱雀之火徒烹

巨勝尚延年選丹可入口金性不敗朽故為萬物賢術士服食之壽命得長久 巨勝胡麻也服之尚能延年金液九轉大選升乃登精壮盛之時竊取天地正氣以結成聖胎豈 水火木土之丹而獨名之日金丹也 不能長生數又況金性堅剛經萬年而不朽故為萬物中之至寶官子神仙以此為重所以不曰

土遊於四季守界定規矩

皆是土遊之地故曰土遊於、四季土能揭水藏火守於水則水不流守於火則火不飲今以之中 土無定位周流於長戌丑未之間在長為季春在未為季夏在戊為季秋在五為季冬春夏秋冬 於坤而採無守於乾而運火故曰守界定規矩

金砂入五内霧散若風雨。

雲務之四寒與我如風雨之暴至恍惚如畫夢之初覺淚然如沉疴之脫體精神冥合如夫婦之金砂之升鼎也穿兩時導夾者過心經入贖海街肺腧度肝思脾復還於丹田當其升時淘然如 非親思則其能知之 交接骨肉融和如源浴之方起是皆真景象也非譬喻也復命篇云不知將謂氣得命自然真益

董燕達四肢顏已代泽村及白旨學以在落集首所老翁復丁壮者据成**党女**改形免四尼號之日

為不成積類同者相從事來不成實是以蒸准不生鳳孤兔不乳馬水源不炭上火動不潤下。 相因欲作服食仙宜以同類者植禾當以泰覆雞用其卵以類輔自然物成易陶冶魚目豈為珠達相因欲作服食仙宜以同類者植禾當以泰覆雞用其卵以類輔自然物成易陶冶魚目豈為珠達 胡粉投火中色轉還為鉛冰雪得温湯解釋成太玄金以砂為主禀和於水銀變化由其真然始自 本還源其理不容不然也煉金之法以砂為主而和以水銀益水銀生於砂中。與砂為同類之物 所以終始相因而成變化者由其真也悟真為云竹破須將竹補宜覆雖當用明為之萬般非類 之不可為珠達萬之不能成欖類既不同安有變化亦猶燕生燕雀生雀使之生鳳則不能生矣 覆難必用其卵以類相從則其道自然不勞於力而成變化若使含其同類而別他求則猶魚目 徒勞力爭似其鉛合聖機益謂真汞得其鉛則一陰一陽氣類相感是同類等猶植未當以其泰 胡粉本黑鉛燒就者投之火中則復還為弱冰雪乃陰氣結成若沃以温湯則解化為水何者返 大丹,則與天池相為始終乃謂真人既為真人則超凡入聖无復向來之形矣逍遥自在永谢慶大丹則與天池相為始終乃謂真人既為真人則超凡入聖无復向來之形矣逍遥自在永谢慶 立為三水則與天地相為終始可也令馬天地无終窮而人之生年不滿百何也益人生天地間 不過天地間一物耳以其靈於物故特謂之人豈能與天地並哉若夫獨天地之機以修成金液 更生老前復為壯夫者順又成姓女自此改形度世跳出與龍號為真人抑當論之人與天地並 得升之後畫夜湯養母令間断則真氣薰蒸達於四肢自然神清氣爽顏色悦澤髮白返黑落落 路出正入邪蹊管窺不廣見難以揆方來 肯合體居干舉必萬敗欲點反成凝僥倖記不遇聖人獨知之稱年至白首中道生孤疑首通守迷 操持持治羌石將雪母及舉磁硫黄烧豫章泥永相煉飛鼓持五石倒以之為輔檀雜性不同類安 世間多學士高妙遇良才避遍不遭遇耗火亡貨財據按依文說妄以意為之端緒无因緣度量失世間多學士高妙遇良才避遍不遭遇耗火亡貨財據按依文說妄以意為之端緒无因緣度量失 為狗猪行狀李玉谿稱之為地獄種子古今丹書所以皆極口痛罵此術者以其害人而終亦自 大夫之欲於是富家實官行其術而住在陷於死亡者有之益不特應相國夏侯政之一人也是 害其身也南華真經云好勞循形母搖爾精乃可以長生未聞有所謂御女之說誰生属時至今 故葛稚川抱樸子以為冰極鐵湯羽苞蓄火陶隱居真語以為抱玉赴火金棺葬狗洞殿子目之故葛稚川抱樸子以為冰極鐵湯羽苞蓄火陶隱居真語以為抱玉赴火金棺葬狗洞殿子目之 類不知自己同乾坤卻向身外竟同類妄指童女為真鉛遂託黃帝玄素之事飾其和說以進士 為梗誣污前真迷誤後學其旁門諸術中害道之最尤者數 凡父母之氣故以真父母之氣變化凡父母之身為純陽真仙則與天地同壽也或人自昧求同 篇乃云奪它天地髓交姤片時中而必須竊天地之氣乃日月聖父靈母之氣吾身之氣乃皆肉 欲作服食仙宜以同類者類同者相從事非不成實也然吾身自有一天地自有一陰陽而還源 孤乳 雅鬼乳 忠使之乳 馬則不能乳矣火性 炎上使之潤下可予,水性潤下使之炎上可形所以

悟真篇云饒君聰慧過賴附不遇真人其強猜只為丹經无口訣教君何處結當胎益世間高才

若夫至聖不過依義始重八卦效法天地文王帝之宗循而演文辭夫子庶聖雄十異以輔之三君 天所挺选與更御時優劣有步驟功德不用殊制作有所随推度審分録 於是殊不知五金八石乃世間有形有質之物其種類不同其性質各異安肯合體而並居哉故 凡為此所者尊不干舉萬敗欲點成凝何則端緒無因緣度量夫操持故也指玄三十九章云訪 師求友學院力精選殊於作大選將謂外丹化内樂元來金石不相關裁神仙金液大選丹乃无 好學之去不為無人而求其遇真師得正傳者或寡矣彼有燒煉三黃四神之樂妄意以為道在 中生有之至樂而所謂殊砂水銀者不過設象比喻而已奈何世人不識真鉛汞將謂凡好及水 銀往往耗火費財卒无成功逐至皓首注然反起虚無之嘆嗚呼真道問而不繁至道淡而無味 聰明孫是非縱閣法委自相違之人也背大道而守迷途管窺天而不廣見爲足與論方來無影 人能信之人能行之甚至得真傳而中道生疑於是出正人邪践者有矣内指通玄秘缺一多特人能信之人能行之甚至得真傳而中道生疑於是出正人邪践者有矣内指通玄秘缺一多特 風民山兑澤則居於四陽是豈無所踵而然者文王循卦體而演易乃作文詞其後天一圖震其 伏義法天地而作易始實八卦其先天一圖乾天在上坤地在下離日坎月則列於東西震雷異 二木生離火繼以坤土藏之免乾二金生坎水繼以及土止之又豈無所踵而然哉孔子頭養文 而讚易遂作十翼在當時雖無帝王之位而萬世為帝王之師是乃庶聖之雄者也是三君子乃

開字推度輕重極為詳審益其制作皆有所踵也今夫魏公作此参同契一書而必假易之事於 德較之則前聖後聖同歸一揆益不相殊也且如八卦之畫及辭之演十異之作為無則言言無 而發明其說可謂有所謹也 古之大聖人也伏義生於遂古文王生於商末孔子生於晚周送與御時步驟雖有優多而以功

有形易村量無兆難慮謀作事令可法為世定此書素无前識資因師覺悟之皓若寒韓帳順目登

政求養生之行動尋異聞不遠千里的有勝己雖**奴容必師事之今之人果能如割君之不恥下** 示之以言則後世何所取法此参同契所以作也然参同契之作也豈魏公自出己見哉不過因 事之有形有北者可以忖量可以愿謀金液大州乃无形无兆之事不可忖量不可應該也许不 師授之說而為之耳西升經云學不得明師安能解疑難益世間一法之術尚須摩折求師然後 班子 曠遠心目為之開明 且不大快也較 問則自有真仙随門點破丹穴一旦得其口訣羣疑盡釋若寒帷帳而敬其掩蔽豁如登局臺而 得其旨況此金液大丹乃長生超脱之道學者得不抵心祭訪以求感遇哉葛稚川神仙集云劉

火記六百篇所趣等不殊

悟真獨云契論經歌講至真不將火候者於文安知口訣通玄處須共神仙仔細論後學不悟真

签見有所謂火記六百篇之說則其不惘然自失以為火候如此其繁且難殊不知六百篇亦猶 篇篇相似故曰所趣等不殊也 六十卦耳六十卦為一月之候六十篇乃十箇月之候益一月六十卦卦十一般十箇月六百篇

罪誅寫情者竹帛又思泄天行猶豫增嘆息仰俯轍思慮陶治有法度未乃悉陳敷略述其綱紀枝文字鄭重説世人不熟思尋度其源流幽明本共居竊為賢者談曷敢輕為書結舌欲不語絕道複

古今丹書汗牛充棟十名萬字引喻無窮得不謂之鄭重平然而尋度其源流則不過一陰一陽 **喋無一語則恐絕道脈而發罪若寫情而者之行吊則又恐泄天府而得謹於是猶豫增嘆息係** 首報思慮本欲明明直說以告學者實不敢輕泄天機遂始述樂物火候之大略以使後人因言 日過人不傳失天道妄傳非人泄天賢傳得其人身有功妄傳七祖受冥拷所以魏公將結舌而 得形弓以驅鳥南夷得衮衣以自新金丹大道唯賢者而後樂此匪我知者可多談哉太上玄科 成事事着實益為世之賢者設置旨輕為者述以釣人譽耶當知書為限者傳事為識者貴是大 公作此一書指陳鼎器之出處樂和之川源火候之法度與夫存亡有無主客先後之秘言言做 而已此兩者同出而異名古仙皆傾肝瀝膽以告世人而世人福緣沒薄自不暇熟思耳今夫魏 而會意則庶乎此道不沒其所傳也既不敢明於言又不忍秘於默故未免舉其宏綱張其機要

本初其土遂不入二者與之俱三物相合受變化狀若神 以金為防堤水入乃優游金計有十五水數亦如之臨爐定鉢兩五分水有餘三者以為真金重如以陶冶法處散於三篇之中而有如枝條之扶疎也 之謂也水敷亦如之者自十六至三十日也即下弦水半厅之謂也丹法先以文升後以武降不下入於北方内爐則其勢不迫而優游自如也金計有十五者自初一至十五日即上弦金平厅 如是不能深達於九泉之下故曰臨爐定鉢两五分水之餘也夫金水各半合成二八一斤之數 以金為防堤水入乃優游者以上弦半斤金為外爐東南半壁之隄防然後下弦半斤水自西而 對之間皆土而金水二者與之信行也金水與土偕行則三物互相含受混而為一矣混而為一 無戊己哉益自去子至於東亥往來不定上下无常无非戊己所遊之地也二者與之俱者過非 以為真金重如本初也其土遂不入者周回鼎器問以有上弦半斤金下弦半斤水而土則無位 也其所謂不入非不入也土無定位無所往而不入也且如天地二十四位其間即無戊己豈果 則轉住青山萬頃雲撈出碧潭一輪月而變化之狀如神矣至道為云升降名為金水運時異日 真冥若并者金也降者水也而所以為之升降者土也雖然金水土三物不過皆該象比喻耳究 一闔一闢往來未窮乃吾身之真陰陽也然水要平斤有餘金又不可虧其半斤之重故曰二者 **万言之大直役來絕名相真山本是无花草何金水之有哉何土之有哉** 



下有太陰氣伏蒸須史間先液而後凝號日黃譽馬

**战月将欲訖毀性傷壽年** 方而人身。無到尾問關於此時而起火則內外相合乃可以盗天地之機而成丹其初太陽在下 王芝書日凡鍊丹隨子時陽氣而起火其火力方全其餘別時起火其火不然益子時太陽在北 水火交構二氣組級蒸而為液次則水中火發陽氣漸熾其液方凝於其中逼出金華是名真然 及其運用而上升則勝勝者車舉行於黄道之上故號之日黃舉馬

服月三十日天運将終則日窮於次月窮於紀若以丹道言之則人身自有一周天與天地無異

形體為灰土状岩明窗屋

是也濁者沉而在下所謂身體為灰土是也煉外丹者取其飛結於鼎蓋之上者號日明窗慶魏 火其下以感其氣耳火力既威其氣消然上騰與山川之雲起相似迨夫升入泥丸然後化為甘 雨下入重樓並未管用其質也丹法所謂取清含濁正謂此也清者浮而在上所謂狀若明窗塵 拾鉛不使其旨深矣人徒知子時腎氣生得火烹煉凝而成液遂認為真然而欲取以點化離宮古歌云用鉛不用鉛須向鉛中作及至用鉛時用鉛運是錯又云鉛為并母牙為鉛子既得金華古歌云用。 公以此發明內丹欲學者觸類而長之也 之真永殊不思既成液矣則有形有實其體重濁安能逆流而升上神仙之作丹不過於此時發

摶治并合之馳入赤色門

見奇峰頂林益後天下手工夫與先天產樂之時不同其中復有觀心吸神二用皆助火候之力 拾鼎中烧也金丹大樂産在坤種在乾乾后上為鼎坤居下為爐非猛烹極敗則不能出爐非倒捧治并合之者兩處擒來共一爐一泓神水結真酥也馳入赤色門者奪得鬼鳥精與髓急須收 者古仙住住私而不言人誰知之或泥於下手之說從而按摩導引搬運轉輕徒爾勞神用加又 行逆施則不能升鼎情真為云兩手捉來今死關化成一塊紫金霜又云河車不敢暫留停連入

安藏運神火以觀真心鼓異風以吸真神之妙用哉

固塞其濟會務用致完堅

砂升鼎之時須是固濟謹密然後聖胎完堅也 金丹大成集云和時下手採將來固濟神虚勿輕泄又云搬歸頂上結三花牢閉玉開金鎖盖金

炎火張於下龍虎聲正勤。

指玄三十九章云只消閃入華池鼎真火掀天服一場漸悟集云因燒丹樂火炎下故使黄河水 虎嘯船永交约見黄芽并自雪益丹田之火城城則雲蒸霧消泥丸風生而宛有龍吟虎嘯聲也 逆流此乃京煉之火不得不炎也悟真為云虎與龍騰風浪粗中央正位產玄珠翠虚為云龍於 彭鹤林元樞歌云得訣歸來試用看龍爭虎關片時間九華天上人知得一夜風雷撼萬山思試

始文使可修終竟武乃陳

空焰起入天衛直上奔也王保義云文火乃發生之火武火乃結實之火益始馬發生終馬結實。性使其綿綿續續勿今刑斷然後神久自凝息久自定少馬異户轟雷龍騰虎跟則驅回尾穴連 始文終武不可以一途取也 採樂之物凝神聚氣調白鼻息呼吸應手道夫神氣之入乎其根附極則失於急放縱則失於為

停火力審察緊緩以漸而發不可荒忙職進也復命篇云火候直須牢穩審吹噓全備與方風老機不可輕易也悟真為云大都全籍修持力事最差殊不作丹豈可輕易故審察調寒温者 候視加謹慎者塞光垂廣含光默默候天地之氣將至然後定息以採之聚火以至之預當視其林为言中等明書写

周旋十二節節盡更親觀 可顯進哉

十二節乃周天十二辰在吾身則火候方位是也夫十二節火候自子而升至午而降環都整 翠虚篇云震卦行歸西光鄉三陽蛇女弄明璠異風吹動珊瑚树入艮歸坤又一陽與此同旨。 外如天有十二辰今馬十二節皆己行為周天則天是復指於子故日周旋十二節節盡更親觀

不都停氣不軌此等景象的不曾親思烏能強言我。

翠虚篇云脱黄者紫因何事只為河車數轉深益九轉火候數足則選丹赫然光明變化紫金之

服之以一九刀主最為神。

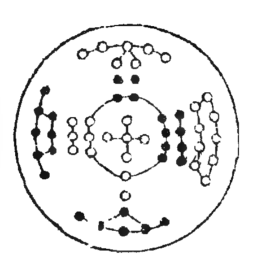
益還丹入口如蜜之甘香美間之清凉所謂刀圭者刀頭圭角些子耳及其成功則干變萬化於 翠虚篇云禄之煉之木片師一氣渺渺通三關三關不住風无窮一道白服朝泥九泥九之上紫 金鼎鼎中一塊紫金團化為玉炭流入口香甜清爽遍舌端吞之服之入五内臟腑勢甚夏東安

不可測非旁門小術可得而擬倫也稱之為神宜哉

本三則成八合西方金四則成九九者數之極也天下之數至九而止以九數言之五居一二三數真過乎五萬中乎五蓋五為土數位居中央合北方水一則成六合南方火二則成七合東方易日天一地二天三地四天五地六天七地八天九地十八五行生成數也子華子云天地之大推演五行數較約而不繁。 西方之四聚於中央輳而成十也故以中央之五散於四方而成六七八九則水火木金皆賴土四六七八九之中實為中數也數本无十所謂土之成數十者乃北方之一南方之一東方之三

而成若以四方之一二三四歸於中央而成一則水火木金皆返本遠源而會於土中也好玄哉

皆發明此義夫五行生成之數雖三尺童子亦能誦而知之次其義發則幾人能知其落處也既 不知其落處又安能得其實用於此見道要玄微天機深遠達者惟簡惟易而迷者愈繁愈難也 悟真為云二物總因兒產母五行全要入中央混元寶章云四位分明顛倒用五行同起復同歸



自然。學水以激火在然滅光明日月相薄蝕常在晦朔朋水風坎侵陽火及雜畫或陰陽相飲食交感道學水以激火在然滅光明日月相薄蝕常在晦朔朋水風坎侵陽火及雜畫或陰陽相飲食交感道

邵康節皇極經世書云日月之相食數之交也日望月則月食月掩日則日食猶水火之相剋也

水火相剋之記以並言之可謂群矣雖然日月交食常在麻朔之間煉金丹者盗天地奪造化得時何都陰陽相交則必至相食此乃道之自然也魏公借日月交食之機以明丹道之妙而又舉 不求其所謂晦朔之間乎 今夫舉水以激火則火為水所刻而火光奄然而滅太陰投太陽則陽為陰所勝而陽光當畫而

名者以定情字者緣性言金來歸性初乃得稱運丹。

吾不敢虚說做做古人文古記顯龍虎黃帝美金華淮南煉秋石五陽嘉黃茶 復命為云一物分為二能和三者名二名即金木也金與木本無二體故以金為名則以木為字 不動而情復乎性故稱選丹是則是矣然非魏公此章金情木性之本義也 唯以之傾入於東陽造化爐中歸家與青城相見則產箇明珠似月圓乃得稱選丹也或日寂然 以木為性則以金為情其實即一物耳蓋金公本是東家子送在西都寄體生未可以稱選丹也

是會是肯整空駕虚以肆其臆說盖亦做做古人之微意也未子謂其用字時根据古書誠非虚 古記之能虎黃帝之金華淮南之秋石五陽之黃芽無非託號以寓其微意而已今夫魏公之作

賢者能持行不肖毋與俱 鬼谷子從子華子遊者十有二年業成而解歸子華子戒之日今汝之所治吾無間以矣然子之

傑拉鶴御煙霞固非愚與拙彼不肖者何足以知之知金丹大道惟可傳與賢者的非其人不惟不可與語雖遠之可也嗚呼古之出世者傳載皆英知金丹大道惟可傳與賢者的非其人不惟不可與語雖遠之可也嗚呼古之出世者傳載皆英 然矣今魏公謂賢者能持行不肖毋與俱其愿亦深矣益不肖則必他薄他薄則必無義其不關 志則廣取而汎與也恐汝之後夫擇者也其將有剝汝之外那而自無其宮庭者矣登汝之車而 乘之以馳騁於四郊者矣取汝之所以為壁者毀裂而五分之者矣夫道固惡於不傳也不傳則 好道又惡於不得其所傳也不得其所傳則病道今汝則往矣而思所以慎厥與也則於吾無問 射羽之弓者鮮矣復命為云此道至神至聖母令漏泄輕為全憑德行兩相宜言語須防避忌當

古今道由一對談吐所謀 了得一萬事事太哉一乎其干經萬論之原干變萬化之祖子信矣哉天下無二道聖人無二心

學者加勉力留念深思惟至要言甚露昭昭不我欺 而萬卷仙經語總同金丹即此是根宗也 魏公謂學者能反覆玩味此書一旦心領神會則知予至要之言。

## 位方卦八羲伏

乾 三 八//★ 天

舞 川田

**坎 三月** 

## 三 ★ 111/4

## 位方卦八王文

秦//\* 東

震三束术

**名** III 函金

九〇

中篇

乾刚坤柔配合相包 總一萬三千五百息氣行八百一十丈上下淮注如環之无端莫知其紀極也且人之未生也居也夫人一呼脉再動氣行三寸一吸脉亦再動氣行三寸呼吸定息氣行六寸一畫夜百刻之中大哉人之有息也張横渠上蒙云人之有息益剛柔相厚乾坤闔闢之象也何謂息一呼一吸是 返本還元而復歸於生身受無之初也許在陽醉思仙歌云内交真氣存呼吸自然造化返重的復一日神出氣移遂不復再守胎中之一息今天神仙修煉之法使人回光内照呼吸太和益將母之腹隨母呼吸无視无聽唯有一息存無及其生也剪去臍帶則一點真元之氣聚於臍下日 合文日牛女相從又日牝壮相逢又日魂飽相投又日水火同鄉究而言之不過心息相依而混融又日金求同鼎又日金火同爐又日亦白相交又日日月同宮又日鳥鬼同穴又日夫婦 公謂乾剛坤系配合相包言作丹之時以神氣歸根性命合一而至樂至於其中也或名之日龍 靈源大道歌云干經萬論講玄微命蒂由來在真息外比皆邪說妄行非真要自然之道也今魏 虎交媾又日金木交件又日龜蛇蟠竹又日紅黑相投又日天地交泰又日玄黄相雜又日金土

陽黑陰受雄雌相類 歌是此我也選元為云亦龍黒虎合西東四界交加戊己中是此義也王良影情解為 云好将雄 入泥丸奏若僅知有此而不得火候之訣則惟可以其下元耳非還丹也古歌云從紅入黑是真 為一天人野明露丹臺自幾度靈鳥宿桂柯是此義也還食為云西方金母最堅剛走入王家水果 之大端修仙之第一義也玄陽子大道歌云玄天汪汪配地黄两情和合入洞房是此義也還金 機盖来有不交媾而可以成造化者也玉芝書云玄黄若也無交媾怎得陽從次下飛是乃作丹 知此乃可以產典乃可以結胎更得火候之談煉之則天鼓擊聚震地來玉塵棒棒較良灰而升 就飽陰盡變純陽是此義也復命為云要和大道為夷理太陽移在月明中是此義也崇正為云 陽東陰受者環境花發露珠凝花漸開也露漸深也雄雌相須者甲龍庚茂鎮相隨鉛表同城始 兩般靈物天然合些子神機這裏求是此義也上清集云別無他術只要神水入華池是此義也 後天則凝神入於乾鼎而成丹先天則无為後天則有為不可以一律齊也 可為也所謂東受所謂相類即交媾之說也天地以陰陽交媾而生物升法以陰陽交媾而生 作煉黑入紅天仙已益丹法有先天後天天為有為之不同在先天則凝神入於坤勝而產樂至

陽内感神氣交結耳

受月を清和異於常時况久人自之積累冥辺則神仙之道不難至矣或日要坐便坐何必辨川則造化在吾掌握中矣天隱子云倘三百六十日内還自己之氣適合天地之真。如三两次則日造化相應今日借以造化者論其至妙全在天機與人機對果人能處心凝神與天地之機付作整處為每天地交合時奪取陰陽造化機是機即天人合於之機也天人引中造化與天地之機付作 源識時日該益不知有造化者耳未足與誠也

玄冥難測不可畫國聖人揣度外序元基 眼前完道在眼前而學者猶或勿悟只然天機太近故珠者住在當面蹉過而莫之能見也故上清集云光坤運用大都不過坎和離石果然何懷玉因甚珠減蚌腹借此顧天機可謂這在 則生球頑石善之則變五何況人身自有日月当是不能回光自照結自己之真珠座自己之真玉 照入于室此言外日月也一者益可相有而不可相无者也指玄三十九章云外者交時内於公 快總物其中有物容容冥冥其中有精而滿空白雪亂於差也夫日月之敗於天地間螟蚌吸之 三間通透不須勞作丹之時内日月交精於其内外日月交光於其外内外横簇久而不散則然 块解日月也丹法有内日月有外日月黄庭經云出日入月呼吸存此言内日月也又云三光城

赤龍大丹於云有物號玄冥金丹向此事走物也段分東分則不可測是可得西東國大院不可

四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。
四者渾沌徑入虚無。 得而畫圖則惟可心知意會而已然在已者固可心知意會而示人者得不假我託文而使之默 官其機予聖人於是探赜索隱以於明先天之極玄廣等曲喻以參序金丹之玄基此丹經子書

謂也文子通玄其經云視於其冥聽於无聲冥冥之中獨有歌馬寂寞之中獨有歌馬此益不可道歌云混合為一復忘一可與化工同出沒是也然而丹家所謂虚无非无心无念橋未死灰之坎離之所以合而為一也合而為一則神氣歸根徑入虚與窈窈冥冥道和其所以然其靈源大坎離之所以合而為一也合而為一則神氣歸根徑入虚與窈窈冥冥道和其所以然其靈源大少常,不 從事乎乾坤坎離之多端而必須洞晓陰陽深達造化然後為得哉 言傳之妙也或者不悟乃認為權家之寂滅則又談矣若使金丹即禪學則徑自來禪可也何必

丹法以乾坤為鼎器以坎雅為樂物遂用其餘六十卦自屯蒙以至既濟未濟局回列於鼎外以六十卦用張布為與龍馬就駕明君御時和則隨從路平不邪邪道險阻傾危國家

為周天火候故日六十卦用張布為與此與張布則六十卦皆為吾用而龍馬為吾然御矣上清

府其則天地之氣自來歸之何者此有感則彼有應自然之理也發號施今順陰陽節者古之聖人君居萬來之尊處九重之遂出其言善則千里之外應之修煉之士合光默默返照於內處極 由此即非金液大選丹法也大抵血氣之寫於人引責品 而不像不倦即綿綿若存用之不動也 沙猫君也心定

也以子中家用實成六十卦用各自有日聊陳兩家未能完悉 學者務觀也家南卦之永由此觸類而長之自可默會其餘諸卦之義也益卦有六爻兩卦計十餘難則各自不同而反體對體各自有合其實卦十般而魏公謂聊陳兩永未能究然者徒使也即龜蛇龍虎也皆寓言也今以六十卦觀之始於屯家終於既濟未濟其間陰文陽文互相交 道自具機量可先為之也裁 默默題即極風待時之謂也鳴呼時長若至不劳心内自相交自結凝入室按時類等者一輪首 寅五七用木中他卦皆放此故曰聊陳兩泉未能完悉也悟真為日南北宗源對卦於晨年火候此以論吾身火候之分至啟閉而已如移之需該則日高以子中訟用寅千移之師比則日師以 执之初六戊寅及良之六四丙戌文也益子申寅戌即子午卯酉也即春夏秋冬也即金木水火 屯下震而上坎屯以子申者震之初九庚子文坎之六四戊申文也家下坎而上民家用寅戌者。 合天極亦不過於明此義若使執文泥泉而必欲推算卦體之策數求合卦畫之陰陽去恐終月 二人應一日十二時之數六十卦計三百六十之應一月三百六十時之數也魏公本意不過借 虚以待之而已不可先為之也許旌陽三蘇軟云存心絶念侯品凝指玄三十九章云寒光春度 還食為云英教運漏刻長在一陽中益煉丹之法先當知時九曹待時持尚未至則唯含光默默

蒙化 主以 日間 医皮牙 2000 2000 東京 中澤 屯 卦

為云守城須假施文德野野當先着武功作用兩般明辨取順宜得告追成山此之謂也 施以文永常人其性至素隱於離中一見真船則自然不動故用文火煉之而不可施以或當正 西方為表東方為仁州主殺伏德主主起今日在義設刑者所以假西方之紀也當仁施德者所 以煉東方之承也舒屬金其性至剛織於坎中非猛烹極城則不能飛上故用武火逼之而不可以煉東方之承也舒屬金其性至剛織於坎中非猛烹極城則不能飛上故用武火逼之而不可

按思法含至就專家

高鴻潔夢仙蟲云採有時取有日採今取今須謹密故必按思法今知下手之口許至誠專密無

證候日長審察消息 氣生日中而陽氣隆日西而陽氣已虚氣門乃閉又云月始生則血氣始精衛氣始行月郭滿則是一日之盈虚消息也合身法天象地其氣血之盈虚消息悉與天地造化同途素削云平旦人湿益一月有一月之盈虚消息一日有一日之盈虚消息晦朔弦望一月之盈虚消息也重復昏遇益一月有一月之盈虚消息一日有一日之盈虚消息晦朔弦望一月之盈虚消息也重復昏 火候温養則一日之內行坐寢食總如斯唯恐火冷丹力遲其可須臾問斷哉 之學者不知仙道由積累而成但欲以片餉工大遊戲而得之殊不知片的乃結丹工大而周年 析是文生作則易知道難遇級然遇了不專行所以十人萬人學畢竟終無一二成其說信矣今 司馬子微坐忘論云无事安開方可修道益學道為清靜无為不可以一毫外物累其心若夫思接弓級而射之雖與之俱學弗若之去表來之為數小數也弗專心致志則弗得也況於道子 内接家務以自羈外綜王事以雜役此亦首之不專也張虚靜大道歌云神歌氣氣留神不須雜 悟真為云天地處至自有時審觀消息始知機又云月虧盈應精神之衰越日出入合禁衛之寒 事者也昔者非秋鞍二人车一人專心致志惟非秋之為聽一人雖聽之一心以為有鴻鵠将記 丹可成身可似若将大道為兒戲而輕易竊弄天機則朝行暴戰又非就矣黃庭經云積功成煉 織是之雜想然後神芝可録乃若一年處室自朝至暮內運靈旗亦當至誠專密用志不分然後 非是然是由精誠亦由專古今修丹之士固未有不誠而得之者亦未有不專心致志而可以成

我看也非丹法採樂之時子凡而抽添運用沐浴交結一一取法天地造化而為之是以謂之至不行其間一陽初動處萬物未生時是聖人所以見天地之心又以範圍天地曲成萬物造化在為閉物猶歲之立冬數自此而止非丹法運用之候子亥子五三時則日入於地而不見有數而為閉物猶歲之立冬數自此而止非丹法運用之候子亥子五三時則日入於地而不見有數而 血氣實肌內堅月郭空則肌肉減經絡虛衛氣去形獨居是故天地有畫夜晨后人身亦有畫夜 丹法以天為鼎以地為爐以月為樂之用而採取必按月之盈虧以日為火之候而動靜必視日 之出没自始至未無一不與天地合有如皇極經世書以寅為開物猶歲之常教數自此而始成 展了大地有晦明弦望人身亦有晦朔弦望其間寒暑之推遷陰陽之代謝悉與天地胥似所以 道若不依天地造化而别求他法則是旁門小術區區應度之說非至道也淮南子云蛤鄉題珠 月圓時陽生急採無今級進火工夫要愿危即非以八月十五金精貼鐵取響亦非曰一年止有魄中秋倍樣明便好煉頭思採取用功擬待一陽生金丹大成集云恰恰相當妙絕奇中秋天上 五望鄉輝生是金精壮鐵時若到一陽緩起復便堪進火莫延運崇正為云兄金萬寶正西成柱能採取天魂地魄結靈丹而又謂交加二八為丹母望遠徒勞見虎龍也又如悟真為云八月十 與月盛衰又云月虚而魚腦減月死而處蛇腺夫以至微之物尚或與天地造化相應而況於人 乎於此見修丹於月望則氣血滿而樂力全望後則氣血減而樂力少所以琴處篇謂月夜望中 八月十五可以採取乃若白紫清康蟾輝皆謂八月十五夜子時人室益以八月十五晝夜也

在日小静一日日遠發至縣且武小静即以開成三年代干歲起自正月初一日東中門戶不交不處設也今天修煉大丹亦當如此盖靜久則神清氣和鼎器內完方可以修煉如終日汨沒於不處設也今天修煉大丹亦當如此盖靜久則神清氣和鼎器內完方可以修煉如終日汨沒於不處設也今天修煉大丹亦當如此盖靜久則神清氣和鼎器內完方可以修煉如終日汨沒於不處設也今天修煉大丹亦當如此盖靜久則神清氣和鼎器內完方可以修煉如終日汨沒於不處設也今天修煉大丹亦當如此蓋靜久則神清氣和鼎器內完方可以修煉如終日汨沒於本人事剋期百日方出靜室未踰月而神光照月百靈集耳特更不昧此三者皆應則知仙經祕典人事利所也為為滿湖清年命大靜三百日中靜二月大學與清清明,以明成三年代干歲起自正月初一日庚申開戶不交上,其下中云佛覧三靜經云天修煉之士當須入三靜陽的煉人氣補續年命大靜三百日中靜二月大學與清清明, 烟以坤土城之使之保中而无太遇不及之患則大小无傷兩國全而片的之間見丹頭矣詞停為性遇風則機遇土則藏用之不可太過亦不可不及全在調其文武審其寒温微以其風吹之存心想皆之火乃身中天然之真火也所謂候者非輪刻指時之候乃身中天然之氣候也火之悟真為云級識朱砂及黑鉛不知火候也如間大都全緒修持力毫髮差殊不作丹所謂火者非悟真為云級識朱砂及黑鉛不知火候也如間大都全緒修持力毫髮差殊不作丹所謂火者非 地之清氣也或者不得其傳勿知其的唯於八月十五日吸採月光是乃懸網以捕風握絕以繁陽分此時秋光氣清金精正旺不寒不暖最宜修煉古仙於此時結胎所以盗天地之金精感天 運用正謂此也倚毫聚蓋母則三至改度於南北二分縱橫於東西隆冬變為太暑級夏朝作歌 影者也美足許至道哉抑又說馬晁文元公隨因紀述云唐中敬隱士樓真子在有吾述靈樂時

孝子用心風動呈極近出己口遠流隊城 乎上下而六子運用於其間往來上下一唯父母是從故名之日孝子。皇極者中央正位也周回 復命為四一夫一婦資天地三女三男合始終益就生三男坤生三女總日六子今就父神母位 亂不協於極則玄珠进散靈承逃亡六子非孝子乃丹道之逆賊馬爾 八方會歸之所也差子能用心而感動之則虎嘯一聲龍出窟懷飛鳳舞入金城矣如其學動學

重而船求城走廣具旁出祭

動静有常表其能墨 或以抬禍或以致福或與太平或造長革四者之來由子胸臆 野戰知山吉增得靈砂滿鼎紅益真船主於坎宮圖而不起欲其擒制離宮之真承當用武火益 火候則金被火逼奔騰至於職富化而為水反以剋火故火無炎上之患若无樂而行火候則虚 兵革之不同也或以招福或以致福或與太平或造兵革其所以然者宣由他故反求諸公而已 楊上水道以自焚其驅此招禍致福之所由分也又云日月三旬一遇逢以時易日法神功守城 悟真為云火生於木本藏鋒不會鑽研其強攻褐發總因斯害己要能制伏竟金公益有樂而行 京極蝦然後飛腾而上及其至於離宮與真承交給之後則宜守城沐浴更不可加以火此太平

陰主靜翠虚日動中求靜静中有為動靜有作口口傳之學者始未可以管見輕議也 必九九徒無言無心無念神已事安得凝聚為胎仙又豈以禪定為靜哉金丹太成其云陽主動豈在閉門學行氣正如頭上有安頭初何嘗以行氣為動哉翠虚為不云乎唯此乾坤真運用不以靜者乃禪定之靜二者胥失之矣指玄三十九草不云乎人之氣血本流通禁衛陰陽百刻周常法今之學者不知丹法之動靜有常或專主乎動或專主乎靜其所謂動者乃行京之動其所 寂然不動及本復靜神之時也吾則靜以待之靜極而動陽風潛萌於黃鐘之宮復之時也吾則 動以應之故日動靜有常奉其絕墨當動而或雜之以稱當靜而或問之以動或助長於其先或 忘失於其後則非奉其絕墨馬大古之至人其動也天行其靜也淵默當動則動當靜則靜自有

四時順宜與氣相得 水火均平方是機陰陽差互不成丹其功皆在乎調停也四時者身中之春夏秋冬也下功之時善調停而順其宜然後温涼寒暑冬得其所呂純陽詩云四時者身中之春夏秋冬也下功之時善調停而順其宜然後温涼寒暑冬得其所呂純陽詩云

一意在上不可涉於下也後紫陽石橋歌云水生火火生水水火須分前後隊此之謂也剛陽剛也柔陰柔也剛柔斷兮不相涉入老陽剛用事則一意在下不可涉於上也陰亲用事則

明當自來也 点の 不及則又不能生物唯當綿綿若存以意守之而已守之之久則時在氣化雄滿必溢神者太過之謂也給者不及之謂也翠虚獨云靈承通直變化多只宜存守不宜過蓋太過聚則丹田成賢今以之疑然端守於丹田而不妄盈縮則相與混融化為一氣而疑成金聚與丹田成賢今以之疑然端守於丹田而不妄盈縮則相與混融化為一氣而疑成金聚與經頌云金木中央並水火五般守定一丹田熟謂不守而可得裁蓋此五者散則周

周流出信反覆

致云日月常行黄本草及人引首乳而腹坤假如天地其気上十二年,消魄長循環反覆无有窮己人引首乳而腹坤假如天地其気上十二年,消魄長循環反覆无有窮己人引首乳而腹坤假如天地其気上十二年, 氣上升下降亦如天地內指通 消下半月陰伸陽無魂

月两邊流五芝書云東轉西流人莫測地勝天降鬼難知實源大道歌云元和內運即成真呼吸長生先是極機畫及行靜中吟云馳駕登天軸畫夜如東輪運食為云默運乾坤一合春從他日 倒賴天地日月俱回旋指玄篇云一馬自隨天變化六龍長駕目循環呂純陽時云時人若要學 問通泥九許推鳴三樂歌云三田内轉長流布青月馬起夏時異宗玄學仙歌云坎離反覆顛 泥丸下至命門二景相隨可採及老劉宣谷易傳云模神上玄總氣下北反覆運轉并降无彩白人經云旋斗應箕迴度五常天童經云三宮升降上下往來無躬無己上清五真胎見甚云上至 若存用之不動陰符經云三人重夜用師萬倍黃庭經云皆在心內運天經畫夜存之自長生度 外施終本了張鴻潔運元篇平二時中子作頭搬添運用不体体情具為云五行妙用法乾坤 定益自高上元君監傳以來逃相付獨定至於今除此道外更無別道有言環中者有言周天者改換腥肥我脈行韓遊選以為轉輪鏡一月便與玄中玄若有作用實與作用似乎静定即非静上至泥地關節鐘通便駐顏人云常使氣衝關節通自然精滿谷神存宣皆虚言表陳希及以為上至泥地關節鐘通便駐顏人云常使氣衝關節通自然精滿谷神存宣皆虚言表陳希及以為 兹益用为上下陰陽升降之正路也道德經云谷神不死是謂玄北玄北之門是謂天地根綿綿 關道通日夜遣輪環於中聖滞生諸病機決通流便駐顏其是之謂乎又如朝然子詩云污流 乳却運今五行分復命篇云巡行十二位赤腳猛將軍割高尚法語云神存生 表無生日本降降 人樣法語云上至天谷下至陰端一張相逢打成一塊佳公入樂鏡云歸根數復命制實尾

芝抽添運用切防危還源為云誰能知運用大意要者逐上清集云畫夜河車不暫停默然大道 在幹旋至妙體級機混元實章云自強不息同範運六尺身中抱九天翠原獨一畫運盡被夜火 陽井·同流天地割虚谷選丹篇云下降上升循載期左旋右獲合極機崇正篇云搬運有功速查 為舍一問劉長生仙祭集云住行坐計運坎迎離鳴道集云安開自得長生道畫夜無幹轉法輪 晓陰陽造化見得透徹莫之信也 真外應若合符節不先不後正當其中在乾四德為貞元之間在十三卦為坤之末後於此時日月合璧於此時草木孳萌於此時人身之陰陽交會於此時神仙於此時而與朔之間乃三十日半夜以前是也丹法以時易日則每日亥子之交即晦朔之間也勝之相合不行中 運心思看情報益呼吸太和保合自然真要之道也奈何世之學者每每悦難而不悦易求遠而 可保長生干經萬論無往不同引古證今若合行節即非行氣即非存想亦非肘後飛金精亦非 處通不過皆是此道也或謂之翻筋斗或謂之轉心輪一日法天之樞仙壽萬億一日元和內運 王玉陽雲光集云幹運內升過火候載般鳥鬼走瓊輪太古集云周天度數違知道關節東燕處 同運行全真集云氣血轉流渾不漏漸悟集云幹用日月輸水雲集云常耕清静田三段守定元 不求近雖有道者欲與開發敦為之信內指通玄秘訣云世人不樂正法論東卻樂說西首非洞

渾沌鴻濛者一氣未分之時也牝牡相從者陰陽混於其中而未相離也當其未相離也神凝氣渾沌鴻濛牧牡相從 動則心與天通而造化可奪也琴虚篇云其向皆中求造化卻須心裏意先天可謂深切者明矣則寂然不動反本復靜之時是也混元實章云寂然不動感而以窺見陰陽造化工信乎寂然不則寂然不動反本復靜之時是也混元實章云寂然不動感而以窺見陰陽造化工信乎寂然不 先天一字無後天方要者王夫其說是已益太極未判陰陽未分此天地之先天也以丹法言之完形罔象然後先天一氣可得擊壞集先天吟云一片先天號太虚當其無事見真腹又云若問 時日法神功益採者以不採而採之取者以不取而取之在於静定中有非動作可為也等黃帝 採取而不能尋其意脈耳崇正為一天消萬丈睡聽龍領下藏珠炯炯紅謹密不驚方採得更依 取頂教密誠心辨醜好至難尋意脉容易失寒泉特恐學者執於有為而不明大道之先天泥於 指日可與鏈呂並駕復命篇云採二儀未判之氣奪龍虎始媾之精門入黄房煅成至罰又云煉 天氣煉作黃芽發玉英蓋神仙之修煉別無他析只是採取先天一氣以為金丹之母的而行之 聚混融為一內不覺其一身外不知其宇宙與道冥一萬處俱遺溟溟泽泽不可得而名強名之 日文七合真氣或名之日先天一氣翠虚扁云大樂預憑神氣精採來一處結交成丹頭公是先 不索使與話索索之皆不得乃使我問我問得之我問者忘形之謂也必不索使與話索索之皆不得乃使我問我問得之我問者忘形之謂也必

玄子詩云不在塵勞不在山直須求到约具端呈不信然哉今人不知大道之祖或指真好為先之有人已之有驅少馬三宮兩滿機動類鳴則一劍鑿開運池兩手聲裂鴻淡是謂無中生有當停景璇勝不行八脈歸源呼吸俱無既深入於窈冥之中竟不知天之為益地之為與亦不知世神中靜罵不可以一是思慮加乎其間當其寂然不動萬慮俱很之時河海靜默山脈脈煙日日擊壤集思慮終而思慮未起鬼神莫知還金屬云鬼神相見處龍虎定相尋先天大道須是致虚擊壤集思慮終而思慮未起鬼神莫知還金屬云鬼神相見處龍虎定相尋先天大道須是致虚 指目光為先天或指運氣為先天此皆尋枝摘葉之偏見非大道之先天也易曰先天而天弗違天或指天乙生水為先天或指兩野中間一點明為先天或指臍附為先天或指鼻祖為先天或 後天而奉天時夫先天而天弗追者以乎天理之自然雖天亦不能達也後天而奉天時者天時 之至吾當奉承之也非天下之至通其就能與於此哉。

滋液潤澤施化流通

**爆集恍惚吟云恍惚陰陽初變化網縕天地乍迴旋中間些子好光景安得工夫入語言的非親** 夫時至氣化感而遂通則後爾火輪煎地脈愕然神漢湧山椒天地之間被潤澤而大豐養之聖如冬雪之漸凝漸聚沉沉兮如漿水之漸好漸清此乃身中之天地網鰛身中之男女構精也造 達於並流無所不松上際於天下婚於地冥冥冷如烟風之草山淡濛兮如霧氣之龍水霏霏兮 還丹篇云萬里陰沉春氣合九霄清徹露華凝妙矣哉其陰陽交感之真景泉與斯時也精神四

造實指又豈信有如此之真景象哉

天道神靈不可度量

象無形處有簡長生不死根信乎惟忘形罔象然之神靈合天地之神靈則內真外應異門於定中東 得之則不謂之神靈矣 陰陽相交而神氣織沒此天地神靈之時也龍虎相交而鬼神不知此吾身神靈之時也以吾身 於然後可得見也若使可以存想存思計較度量而令部機而兩畔同升合為一矣還元為云之於用。



利用安身隱形而藏

復命金液凝結之時也翠虚為云氣入丹因養白鸡斯時方日結黃芽如其心猿不定意馬四見

始於東北其斗之鄉旋而在轉驅輪吐的潛潭見象發散精光引畢之上三震出為俄陽氣造端初 不得踰時二十三日典守弦期九五龍飛天位如喜三六五坤承結括終始韞養眾子世為類母上九三夕傷虧折神行盛衰其革終還其初三異繼其統固濟操持九四或躍進退道危三良主進止 九潜龍陽以三立陰以八通故三日震動八日三見行九二見龍和平有明三五德就三乾體乃成 則神氣散亂於外欲望結成還丹其可得乎

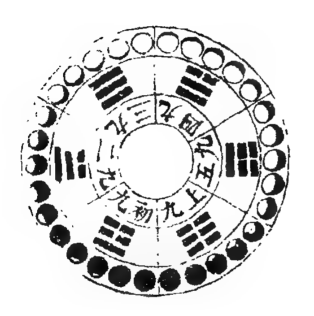
始於東北其斗之鄉東北火候造端之始也品畢之上震出為徵震亦火候造端之卦也暴虚為九龍戰德於野 虧入雜以二十八宿月所臨之位無非譬喻也學者未得其許而冒然讀之其不心目俱眩者鮮 失夫修丹火候與月之消長無異月三日哉生明益始於東北箕斗之鄉族而右轉至晚嘔輸吐 云有一子母分丹路妙在尾其斗牛女益謂此也此章引用先天六卦乃乾六爻以象月體之盈 的於西南品畢之上其於如震以乾卦言則應乾之初九此喻吾身陽火起緒之初也月初八上

生魄其象如異以乾卦言則應乾之九四比喻吾身陰行繼統之始也月二十三日下弦其光半

相望魂敏光盈其象如乾以乾卦言則應乾之九三比喻吾身陽火員滿之時也月十六望罷哉

弦其象如克其光半明以乾卦言則應乾之九二此喻吾身陽火用功之半也月三五十五與日

父何也益丹乃純陽之寶克乃純陽之卦也於六卦之中竟稱九三夕楊虧折神符坤稱上九九坤以乾卦言則應乾之上九此喻吾身陰符結括之時也魏公以六卦喻火候而又配以乾之六 虧其象如良以乾卦言即應乾之九五此喻吾身陰行用功之半也月六五三十光盡泯其象如 於野又何也益守城於乾而用文野戰於坤而用武皆當防危慮險也



察想故無常位為易宗祖 用九刷刷為道規矩陽數已記記則復起推情合性轉而相與循據璇璣昇降上下周流六支難以

復命為云數中無走失火候其教建盖謂此也精金精也性木性也一物分二間隔東西若得斗益法氧也用九翩翩為道規矩陽數已記記則復起者一久緩過一久又來而不敢毫髮差殊也 以察親也哉 沐浴交結之與是故謂之極玄修煉若不知比則雖得真樂安能成丹此魏公所以不敢輕池而 周流六爻難以祭親故無常位為易宗祖者周流一身潛天而天潛地而地如六爻之變動也六 柄之機幹運則木性受食金情戀木不用隔矣故曰推情合性轉而相與循據玻璃斗降上下也 雨地相倚而成六比坤之所以用六而乾之所以用九也丹法之所謂用九乃刻中火候之九轉 機開爐近火號益謂九轉工夫自寅而起至戊而止乃刻中火候之秘訣其間有抽添進退之妙 文謂前乾卦之六爻也引而伸之觸類而長之為六卦為六十卦其義一也還金篇云九轉極玄 姑借乾元用九之說以露其機也自今觀之神仙之還丹乃身中之易也火候之九轉乃身中之 九陽數也易日冬天兩地而倚數益取五行之生數天一天三天五冬天相倚而成九地二地四

朔旦為三三復陽氣始通出入無疾立表微剛黃鐘建子兆乃放彰播施柔暖黎蒸得常

可太柔要當撥動頂門關模微微擊之故日立表微剛須臾火力熾盛逼出直鉛至於其斗之鄉每愁龍弱虎威凌益初文之運一陽始通止可輕輕地默默舉未堪用办故日出入無疾然文不 路卦主神通從此處中次第紅泰卦恰相逢猛火烧乾器異風煉就黄芽并白雪奇功還返歸坤 使温温柔暖播旋於鼎器間也崇正為去黄鐘為子一陽與受氣之初數未增用火温温無蝦制 道始窮火候之口訣盡於此矣 復一陽之卦也律應黄鐘以一日言之為夜半子以一月言之為初一至初三半以一歲言之則 則河車不敢暫留停連合是為養頂也金丹大成集云復卦起潛龍戊己做調未可攻九二見龍 斗杓建子之月是也此時陽氣始通喻身中陽火發動之初火氣至微要在不縱不拘不疾不緩

三三臨爐施條開路生光光推漸進日以益長丑之大品結正低品 斗杓建丑之月是也此時陽氣漸進喻身中陽火漸漸條暢而黄道漸漸開明故言光耀漸進日 臨二陽之卦也律應大召以一日言之為鷄鳴丑以一月言之為初三平至初五以一歲言之則

仰以成三三春叫柔並隆陰陽交結小往大來輻輳於黃蓮而趨時以益長也。 泰三陽之卦也律應太族以一日言之為平且寅以一月言之為初公至初八半以一歲言之則 斗杓建寅之月是也此時陽風出地喻身中三陽上升漸漸起漸漸仰當急駕河連搬歸縣內故

進火法神功此言一刻之寅也一日之寅固依天上之日辰以為期度世固有知之者奏者夫一 言運而趣時也運而越時者火候之運至此不可留停也然有一日之寅有一刻之寅朗然子詩 刻之寅乃身中火候之秘古今丹書不敢明言真所謂于人萬人中之一人兩人知者也玄哉玄 云動春津液過干古長記存神聽五更此言一日之寅也金丹太成集云交得三陽達春卦便堪

思斯三三大壮俠列品門榆灰鹽落還歸本根刑德相負晝夜始分 夜始分然萬物莫不當春而發生而榆英至是墮落也何也益陽中有陰也 大壮四陽之卦也律應夾鐘以一日言之為日出卯以一月言之為初八年至初十以一歲言之 則斗杓建卯之月是也此時陰佐陽氣聚物而出喻身中陽火方半氣候停匀故日刑德相負責

三三夫陰以退陽升而前洗濯羽翮振索宿塵 央五陽之卦也律應姑洗以一日言之為食時長以一月言之為十一至十三平以一歲言之則 斗杓建辰之月是也此時陽氣既盛逼近天際喻身中陽火升上故言陽升而前而又言洗濯羽 朝振索宿虚者益大鹏将徒天池則水擊而上其勢當奮然發也

三三乾建威明廣被四都将終於已中而相干 彭六号之卦也律原中召以一日言之為禹中已以一月言之為十三半至十五以一歲言之則

四四

時注於山下經營一國無不周偏故言光被四鄰而又言陽終於已中而相于者陽火數終則陰 斗构建已之月是也此時陽氣城極周遍宇內喻身中陽火圆滿而丹光發現山頭神漢分為四

三三如始紀楊復霜最先升底寒泉千為群賓賓服於陰陰為主人 始一陰之卦也律應越賓以一日言之為日中午以一月言之為十六至十八半以一最言之則 符用事也

斗构建午之月是也此時陰氣方生喻身中陰符紀緒之地靈丹既入口中回來卻入寒泉當馴 致其道送歸丹田不可慌忙急速故言復霜最先井底寒泉而又言賓服於陰陰為主人者益一 陰用事則眾陽為看也實者故也防危感險之謂也

三三遊世去位收斂其積懷德侯時栖遲珠冥。 逃二陰之卦也律應林鐘以一日言之為日映未以一月言之為十八半至二十以一歲言之則 斗构建未之月是也此時陰氣漸長喻身中陰符離去午位收飲而降下如賢者退隱僻屋養谷

三三不塞不通明者不生除伸陽風致傷姓名 否三陰之卦也律應夷則以一日言之為順時中以一月言之為二十一至二十三半以一歲言 之則斗构建申之月是也此時陽氣漸衰喻身中陰符於降愈下猶三陰所殺之時草木黃落故

三三觀其權量察仲秋情任蓄微稚先枯復禁蘇冬芽葉因胃以生 言陰伸陽風毀傷姓名也

觀四陰之卦也律感南呂以一日言之為日入酉以一月言之為二十三半至二十五以一歲言 之則斗杓建酉之月是也此時陰佐陽功物皆縮小而成喻身中陰符過半降而入於丹田如木 之敏花就實故言任蓄微雅然萬物莫不逢秋而枯老而齊冬至此芽蘖者何也盖陰中有陽也

三三到爛肢體消滅其形化氣既場亡失至神

道躬則及歸子三三坤元恒順地理承天布宣玄幽遠渺隔開相連應度首種陰陽之原家廓恍惚 他出又沉是也區區旁門小術但知其一不知其二又安能究竟於此至此而畢事復命為云東西動靜合朝昏是也一日之火候亦至此而休功品純陽詩云日月随 無所施故言化氣既竭亡失至神也大火生於寅旺於午夏於戊戌者閉物之時也一刻之火候 之則斗杓建成之月是也此時陽氣衰滅枝頭之果皆潰瀾而墜於地喻身中陰行將盡而神功 别五陰之卦也律應亡射以一日言之為黄昏成以一月言之為二十六至二十八半以一成言

莫知其端先迷失軌後為主君 坤六陰之卦也律應應鐘以一日言之為人定亥以一月言之為二十八半至三十以一歲言之 則斗构建変之月是也此時純陰用事萬物至此皆歸根而復命喻身中陰符窮極則寂然不動

育之功實胚胎於此特別就無法陰陽之原謂作丹之際正如家日次宮始者出此宜豆嚴如寒潭之 日の育の陰陽之の陽 即0但 然物。同及成人 双分家分猶如天地未知の結聚作丹極也玄坐道教神入於氣穴則神存生 一宫氣滿但是恍惚莫和其也家康恍惚莫知其 恒順地 附相連謂亥子之間乃陰陽交界之時當具成液追夫天機一動則紅蓮含蕊露珠繁碧地無以異也還元為云以神歸氣內丹道自 書云此四句古今口誦者億兆明報理、快快惚恨草多手

**妙其妙子比豈可以虚文視之哉赤龍大丹歌云無人明恍惚惟我識朦朧信乎明此者鮮有其當知幼冥者寂然不動吾身天地未判之時也恍惚者感而遂通吾身天地將判之時也作丹之乃真景歌非譬喻也學者未曾經歷不知纷冥恍惚乃吾身之真景聚往往察以虚文視之惜哉** 能有幾人益非親造實務無由知也是故狀其窈冥則如臨深俯幽論其恍惚則如書夢初覺此 亡有無主客先後之秘如此詳盡無以如矣還金篇云沙遊但撈水裏月分明只採鏡中化益非門面豁開虚空迸裂一段風光破寂寥而化權歸手內也魏公此章顯言產樂之川源又極論存人也先迷失軌作為主君者其先昏昏默默深入乎窈冥之中俄頃陰極而陽生靜極而機發則 深於道者不能識也

無平不敗道之自然變易養盛消息相因終坤始復如循連環帝王水御千秋常存 無平不改無往不復此乃道之自然也丹法静極而動動極而静一動一静互為其根亦出於自 應即應鐘振即長昧即未伸即中當即齊減即成関即亥大率皆是假借益不必執文泥象而強 變變則通盛衰相禪消息相因益未有窮而不變變而不通者也陽始於復陰於於坤終始相接 然如日月運行一寒一暑暑往則寒來寒往則暑來無非自然也夫金丹者身中之易也易發則 也益輻輳則太族俠烈即夾鐘洗濯即姑洗中即中呂棲即林鐘任即南呂傷即夷則亡即亡射 首尾相街故日終坤始復如循連環魏公以十二群卦論火候又以律名長名鋪放而言皆譬喻

生枝節也帝王承御千秋常存謂君子終日乾乾與時俗行則真可以思千秋而常存也矣



將欲養性延命卻期審思後末當處其先人所禀經體本一無元精流布因氣託初 於是保而延之雖不假修煉未有不安括今終者況得修煉之法盗天地奪造化煉魂魄而為一 人無愚智同此性也亦同此命也君子知性之不可戕賊也於是存而養之知命之不可斷喪也

八

黑白者陰陽三氣也凡人結胎之初由父精母血陰陽三氣假合而成渾渾沌池類如鷄子百日若飴 類如親子黑白相扶縱廣一寸以為始初四肢五臟筋骨乃具彌思十月脫出其胞骨弱部卷內滑 延命之道故日審思後末當慮其光益人之生也以父母之氣交結而成形形乃受氣之本氣乃 為玄牝以念頭動處為一陽生以播除妄念為進火而竊取延命之說為觸髏下光景其中下者。 將心潛算計專心致柔神久留住來真息自休休益嬰兒之在母胎也母呼亦呼母吸亦吸口鼻 温養王夫真息綿綿畫夜如一亦與嬰兒未生以前無異靈源大道歌云但看嬰兒胎處時豈解 因氣託初今天神仙之修丹以陰陽内感神氣交結於無中生有與女子胎孕之理實同其十日 圍上枯坐工夫一則淪於空說一則陷於邪僻終身執而不悟深可為之浩嘆也 則認金丹為御女術遂以婦人為非器以產門為生身處以城物為刀主而反議養性之認為浦 相似何用他求奈何學者往往執文泥泉各以已見為是其好高者則認金丹為禪宗遂以宗性相似何用他求奈何學者往往執文泥泉各以已見為是其好高者則認金丹為禪宗遂以宗性 人能窮取一念生身之氣返本還源回光内服採樂於西南坤腹根蒂之地而與當來受氣之初 既則而以賭達故曆者生之根無之蒂也品純陽玄北歌云窮取生身受無初英怪天機都泄盡 合性命而雙修,豈不能長生歌夫欲求長生須求吾未生以前此身緣何而得然後可以論養性 有形之根若氣不得形則無因而立形不得氣則無由而成故曰人所禀驅體本一無元精流布

丹田泉我容就亦如然養養煉聖胎未有不用十月工夫而可以速成者也 丹者修吾身之嬰兒亦當彌思十月是虚為一我昔工夫行一年六脈已息氣歸樣有首嬰兒在 而男女分形然後四肢五臟筋骨乃具及期而育脱去其胞骨弱筋柔肌軟肉湯名目見免煉金

两居則周天三百六十五度循環乎一息之頃而月出入子呼吸之微呼為陽吸為陰與天道所居則周天三百六十五度循環乎一息之頃而月出入子呼吸之微呼為陽吸為陰與天道為水分之地而為所居明乎此然後如魏公所謂陰陽為度魂魄所居矣天人身中黄道即陰神器水分之地而為所居明乎此然後如魏公所謂陰陽為度魂魄所居矣天人身中黄道即陰神器水而定寒暑也然天道密旋本無度數以日月經歷諸長以為行度日月往來本無定居以朝西少月不必求之他也

陽神日魂陰神月魄魂之與魄五為室宅 以神言今皆謂之神者以其變動不居周流六處往來既不定上下亦無常也魂東方木也與西稱魂月為太陰夜以含豪故稱魄然日魂屬陽謂之陽神固宜而月魄屬陰謂之隆精可也豈可稱。 魄乃吾身無形無泉隱然之日魂月魄也不遇真人指授馬能識之哉夫日為太陽董以舒光故 古歌云日魂月魄若識固識者便是真仙子此所謂日魂月魄非天地有形有泉顯然之日魂月

性至處內立置鄞鄂情主管外恒為城郭城郭完全人物乃安於斯之時情合乾坤。 也情主管外者先是極機畫夜行也恒為城郭者八方周匝龍之火也城郭完全人物乃安者常性之為言靜也性至處內者端坐虚心向內觀也立置郭郭者捉得金精作会基也情之為言動 方金也金木本來無二體東都即便是山家往來東西送為出入故日互為室宅也 使氣衝關節透自然精滿谷神存也於斯之時情合乾坤者畫夜河車不暫停默契大道同運行

魔大抵守於乾則動動則氣布精流守於坤則靜靜則氣聚精凝也至坤地也主於靜敏萬物而臟於,中故云愈唯其靜而愈也故使精氣歸於元海而為易道舍乾天也主乎動暢萬物而達於宇內故云真惟其動而直也故使精氣流動布滿三宮而无所不乾動而直氣布精流坤靜而愈易道舍廬

刚施而退柔化以滋

乾陽下濟於坤坤柔順而倉受之遂生樂既經起火烹煉則剛施而退隆柔上行而化作甘泉潤

九運七返八歸六居。 六七八九即水火木金也以卦言為坎離震光以方言為東西南北以宿言為虚房星昴以泉言

於東則東方青龍木德之正無入於玄冥之内化而為六巴日月居於午而光雅於北則南方朱出於東而光雅於西則西方白虎金德之正氣入於玄冥之内化而為六戊日月入於西而光雅出於東而光雅於西則西方白虎金德之正氣入於玄冥之内化而為六戊日月入於西而光雅 氣如賴之轉載如水之朝宗皆聚於此也王保義注疏金碧龍虎經云日有三照月有三移日月旨意而六獨日居者北方坎位乃真鉛所居之本鄉也真鉛居於此則九金八木七火三方之正 此說與魏公之言可謂異世而同符矣 崔火德之正氣入於玄冥之内就去成形化而為黑鉛當居窈冥之内為天地萬雲之根本王君 本鄉也真鉛居於此則九金八木七火三方之正年卯酉皆是物也夫九日還七日返八日歸同一

七返八歸一六屋

男白女赤金火相拘拘則水定水五行初 翠虚高云怪事敢人笑幾回男兒今也會懷胎自家精如自家給月裏表妻是妙哉益金丹聖胎

而漸漸柔漸漸和而漸漸定定之之久則呼吸俱無無物當自結也有身無物所產之鄉也人能回光返照於此出息微微入息綿綿勿今間斷則神氣歸根渐漸入金篇云水澄凝就珀是也水也者大丹之根源也天一生水其位在北其卦為坎后五行之首乃交猶金火之相拘金火相构而止於北方坎水之中則神凝氣聚其水自定水定則樂物結矣逞交猶金火之相拘金火相构而止於北方坎水之中則神凝氣聚其水自定水定則樂物結矣還 《結而成白男女日赤白皆身中夫婦之異名也當其陰陽内感之時神與氣

善者水清而無瑕

有物混成先天地生吾不知其名故強字之日道無形可求無無形象真一難圖變而分布各自獨居 行其所無事矣夫水之為性靜定而可之則清動亂而泪之則滿金丹之真為云護守樂爐看火候但安神息任天然上清集云神仙伎俩無多子調習無有用斷而終日如愚方是端的工夫非干造作行持也丹陽此説 得少頃心不在道行則指足於坦途注則凝神於太虚坐則行鼻端之息即則抱膝下之珠久而 上善者水行其所無事全井大道清靜无為亦行其所無事馬升陽語録者學道人行住坐卧不上善者水行其所無事全并大道清靜无為亦行其所無事馬升陽語録者學道人行住坐卧不 和樂與火定 東見丹成益未有不定而得之者也

子之告黄帝日至道之精公

陽越以取火非日不生光方諸非心 心胸陰陽配日月水大為效發 一月安能得水漿二氣至縣達威化尚相通何汉近存身切在於

周禮秋官司短氏掌以木迹取明火於的以鑒取明水於月淮南子云方諸見月則津而為水高

耳 况的静 車簾子細看京本能求之が内 口三寶固塞勿發 物之靈反不能盗天地奪造化曾不力用的之夜深山之鬼結胎須中自有水火心中不不知幾千萬里而陽越見日則得不知幾千萬里而陽越見日則得不辞陰域大給也熟摩拭令熟向月 化今魏公以陽城取の一要之至道不定由の一天人能虚心城市の日本を一大人能虚心城市の政神を一大人能虚心城市の政神を 詩云殷勤。在一人表神春 できえばの大きないという。中国の人では、大きの大きの方が、大きの方が、大きの方が、大きの方が、大きの方が、大きの方が、大きの方が、大きの方が、大きの方が、大きのから、大きのから、大きのから、大きのから、 ○隔想0家0之0 Coto To Ko As 意其。其。祖。 香。妙。感。通。為 子。哉。化,如里 大人。 此其月。 世の不っ 選の送の気の気の気が、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 大のでは、 かいでは、 大のでは、 生。焚、其。局。天。少,建。贵,地,乃,进。然,则。若。何空 陰陽得

三五

高拳犯融拳自然顶空峒山逢葵上岛上京上宫上玄上元上谷上土金上丹田其名雖忍其實大學大八至修煉頂是收視返聽閉口含津勿使鐵臺真氣漏泄然後至樂滿生大丹成熟老便耳為門大神天源天地天根天堂天宫屯宫载家交感宫雕宫神宫神室神嗣神房神都玄都故都真人即元神也深淵即太淵也異名眾多今試舉而言之曰泥九宫流珠宫五清宫皆清复数真人即元神也深淵即太淵也異名眾多今試舉而言之曰泥九宮流珠宮五清宮皆清复数京太衛官林立在故林改宮紫府紫庭紫京城紫金鼎朱砂鼎汞鼎五鼎五室王京五字瑶拳第一拳直放鄉故丘故林改宮紫府紫庭紫京城紫金鼎朱砂鼎汞鼎五鼎五室王京五字瑶拳第一拳直放鄉故丘故林改宮紫府紫庭紫京城紫金鼎朱砂鼎汞鼎五十五十五金上丹田其名雖忍其實故鄉故丘故林改宮紫府紫庭紫京城紫金鼎朱砂鼎汞鼎五鼎五室王京五字瑶拳新发飘。 宫自然升降百般萬發自然通達有如萬斛之舟而惟用一尋之木發千鈞之至而惟用一十之悟道顧然明廓洛開開端坐運天關此乃至間至易之道但撥動頂門關於而与与地默默舉三欲不死修崑崙静中吟云我修崑崙得具訣復命篇云會向我家圍裏栽培一畝天田違元篇云欲不死修崑崙静中吟云我修崑崙得具訣復命篇云會向我家圍裏栽培一畝天田違元篇云 王都是也故帝一回源之道泝流百服上補泥九腦實則神全神全則形全也今魏公謂真人潛則一也翠虚篇云天有七星地七寶人有七竅權歸腦太古集云金丹運至泥九穴石柱光將記 深淵浮游守規中者随真息之往來任真氣之升降自朝至為元神常棲於泥丸也黃庭經言子

機且是不實緣毫力但財者自不信耳或存老君在泥九宮中而默朝之又實蛇添足矣

離氣內禁衛坎乃不用題此合不以談希言順鴻浚三者既關機緩體處空房 旋曲以視覺開闔皆合同為己之軸轉動靜不竭窮 運用在心猶輪之有軸也其餘健在目猶軸之有轄也金華詩云仙童唯守洞門立三島真人常道玄社武云寒光便是長生樂樂骨成金上品仙又云撮聚雙腈在目前燒成便可點金仙如此血液之大物結秀於此其大也天地可容其小也纖塵不納故非為吾一身中之大寶也數內指直指示人而學者猶或未悟何其昧之甚耶益三宮升降上下往來無窮無已猶車之有輪也其為別處此物先天地沒水火木金土五行攢蔟於此肝心脾肺腎之五者鐘塵於此唾涕精潔氣皇極經世書云天之神棲於日人之神發於日大矣哉人之神發於日也生身處此物先天地完 在選其說是已 几一桶而已坐處不欲太明太明則傷魂不欲太暗太暗則傷魄益魂好明魄好時明魯陽暗屬為修煉也緩體者舒徐容與無勞爾形也處空房者入靜室也其中不著他物唯設一香一燈一 雜氣內條衛者收目內視而光不露也坎乃不用聽者返耳內聽而聽不泄也免合不以談希言 順鴻濛者安問心的冷如灰默默無言該聖胎也三者既如此關鍵又當緩體處於空房斯可以

陰是故翠虚為謂室宜向木對朝陽光有明窗對夕光而又謂莫息明燈并百和也且夫人靜室

記有通色大都依頼有力者之語益以大樂未成難當寒暑於一年之内四季要表真是未为而 所能妄說也故然靜室亦不必拘以山林或在屋中或居道鄉但得所託無往不可或疑悟真意 修煉刀一至大因緣誠非細事豈不見悟真為云此道至神至聖夏君分演難消是豈無徳行者。 尚有機湯於一日之内三強要食如使達靈之得張程二友張紫陽之得馬陸二公王沖默之得 富韓公李長源之得筠陽親舊於是成底厥成實為周天火候須用一片工夫不可附斷必得同 歌云不得地墓委為悟真為云命實不宜輕弄得斯道之正傳者當自知之 志有力者為之保護供給服事傳免機寒困苦之竊甚無乃可以專志修煉也陰真君全液選升

委志歸處无念念以為常 學者去徒知無心無念而不知聚氣凝神則墮於積空又安得胎仙之成也不死灰之謂也白紫清語錄云修丹口訣第一是聚氣凝神常常握固即聚氣念念守默即凝神形氣度隨天道也或疑此法與禪學稍同殊不知金丹於無中生有養就嬰兒益非塊法面質楊

**養殿自推移心專不縱橫** 

修煉有三分工夫則有三分證驗有十分工夫則有十分證驗者能動而行之原夜不休以至百 日功靈則两臂如湯煎膀胱如火燃目有神光耳有靈響具有異香口有甘津此身融融液液落

無中示有則知吾心能於有中示無但不信之自然不神或曰厥識既昏孰能不信我應之曰如者皆精有所結而使之然人之病日目忽見非常之物者皆心有所歉而使之然首知吾心能於心主若主不動見如不見體同虚空无處捉摸自然消散關尹子云人之平日目忽見非常之物 捕蛇師心不怖蛇彼雖夢蛇而無畏怖故黄帝日道無鬼神獨往獨來即此諸說觀之則知魏公 自然水、既濟水見火而自然化為氣上騰熏水關級無所不至自然百脈調攝四大冲和謹慎云自己性中空廓住他干變萬化大抵一心無動萬都自退但心火不生則神氣相聚子母相守靜中柳按功深或是忽見仙佛鬼神樓臺光彩一切境界在於目前大不得起心生於僧愛師久 驗逐日推移所責予心專而不可縱橫者實恐燭理未透而於静定中似夢非夢之際或謂魔境 精生有時時至神知百刻之中切忌昏迷須是行住坐卧綿綿若存如點抱卵暖無不紀方可謂 所謂心專不縱橫該為修煉者之要端也 现誘引心者追不聞古人云凡有所相皆是虚妄心欲遣識識神尚在便化形象神頭鬼面感亂 之所攝也指玄三十九章云不可著他境物去一心專守龍虎蟠其說是已丁靈湯心性缺云若 守之道自相契王棲雲盤山語録云修行之人静中境界甚有多般皆由自己識神所化因静而

二九

之修煉至於真積力久工夫純熟書夜如一更無夢覺之異雖當股联之間神亦不昧而精生之

與神相抱切不可昏迷而沉於夢境變悟之後唯恐火冷而丹力或遲故必候其存亡要在一日 胎辛動保護十月如幼女之初懷学似小龍之乍養珠蓋神氣始凝結極易缺夫發珠之際煩當 相抱覺悟候存亡欲修煉之士常惺惺也盖金丹大樂由神氣交結而成乃是無質生質結成聖 時神與天道雖不待喚醒亦自覺悟夏雲至云自然時心即夢裏也敬知是也今魏公謂寢寐神 十二時中无書无夜念報在終然後工夫純粹而樂材不致消耗火候不致虧關馬可須臾離我

府容寢以潤骨節益堅强者至實温於中自然精華發於外亦猶玉在山而木潤淵生珠而崖不

辟卻眾陰邪然後立正陽

悟真篇云本應利盡好成熟跳出與龍壽萬年夫人之一身徹上徹下凡屋有形者無非陰邪浑 濁之物神仙修煉之法益是无中生有奪天地一點真陽結成丹頭於是晝夜進火煉去陰氣懷 之十月而胎員三年而功滿然後體變純陽化形而仙也

内指通玄秘訣云書夜無休作大丹精華透頂百神墳益一年處室夜以繼日工夫不般自然效

修之不報休度氣雲雨行溫溫岩春澤液液象解水從頭流達足究竟復上升往來洞无極拂拂被

反者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。
及者道之驗弱者德之柄。 驗顧發其和氣周匝於一身溶溶然如山雲之騰太虚霏霏然似膏雨之過原活流然者春水之 滿四澤液沒然如河水之將欲解釋往來上下百服通融被於谷中暢於四肢拍拍滿懷都是春 鲁内全是是好丹功之靈驗也丁靈陽回光集云若一念無生則自然丹田氣海之内太陰之精 而其象如微醉也入祭鏡云先天氣後天氣得之者常似醉靈光集云顛倒循環似醉人不憂不

之柔弱方可若使志無所守氣無所養則所得未錯蘇所喪已山崖將何以為本柄哉驗哉弱者柔弱也道德經云事氣致柔能如嬰兒乎益修升本柄在乎持其志無暴其氣智見 與天地冥合然後元氣從一陽而來復若使虚不極靜不篤則為山九级功虧一簣從何而得致 反者反覆也道德經云致虚極守靜篤萬物並作吾以觀其復益修丹效驗出乎虚之極靜之篤

去鋤宿行穢細微得調暢 明虚白是雅乃得五臌清凉六腑調泰三百六十骨節無有滞礙八萬四千毛家皆通暢也能通則善者伸矣今天神仙之修丹芸鋤宿穢驅遣鬼尸安靜六根空其五禮於正念中清淨光諸應既息則百骸俱理凶無消散道無常存譬如農夫之務去草馬艾夷蘊崇之絕其本根勿使

濁者清之路昏久則照明 翠虚篇云精神冥合氣歸時骨肉融和都不知當斯之時三田氣滿恍惚如在醉夢中得不謂之 散胚雕則神水湛湛華池靜白雪紛紛飛四山七寶樓臺十二層樓前黄花深可視分分明明盡 昏渴乎學者到此境界切不可放倒當知昏久則必明濁久則必清道天時至風化而九天音信

世人好小所不審道淺深棄正從邪徑欲速賜不通猶盲不拄杖聾者聽宮商投水捕姓及登上索 魚龍植多欲狼泰運規以求方竭力勞精神終年不見功 次工夫洪無今日遇師明日便能升仙之理奈何世之學者往往思於道聽塗說不審道之淺深金丹大道積精累氣而成斷不可以一蹴到也片的結胎百日主基一年入室三年煉養自有節 見於恍惚之間豈終於昏濁而已失 明之士則又不肯任己参訪惟鑽尋故紙以望得悟何異盲者之不拄杖哉其愚昧之人不通至是甚至張皇邪説而反謗正道穿鑿真經以取信未學妄以授妄迷以傳迷如此者多矣問有聰 不擇師之都正務求速效难好小行或知其一不知其二或得其體不得其用局於偏見自以為

兩目為華池此猶索魚龍而登山者也他如學採戰以望不死坐頑空而凱長生豆非植奏欲種理强以臆說組合丹書何異聲者之聽宮商設乃若以臍內為玄脈此猶捕姓兔而入水者也以

泰者乎運規以求方者乎是皆執迷不悟空費力遂皓首是然迄无成效情哉

則轉而相依自然不洗不走留戀於內而化為金液凝而至堅也太陽流珠常欲去人卒得全華轉而相因化為白液凝而至堅化因心意在體感熱則為汗在華太陽流珠常欲去人卒得全華轉而相因化為白液凝而至堅 服食之說得非丹自外來而吞入口與日非也丹生於坎中因火逼而出位遍歷三宮降而入口指玄三十九章云内裏明來是至真外邊入者即非親謂丹在身中不必求之外也今魏公乃有欲知服食法至約而不煩 金華先信有項之間解化為水馬藍欄杆陽乃往和情性自然 故曰服食也至約而不煩者口許至簡至易也夫既謂之至簡至易則参同契不作可也何為連 為吾道之不真矣此所以不得不為之識明也然則魏公之作是書也雖然不鄭重其詞其可得 **尚不使之洞究陰陽造化之原彼將中道生疑一為旁門近似之說所據則未免投杯下機而及** 云煉金丹者須洞晓陰陽深達造化何也吁有說矣。盡愚暗小人心無忖量易於取信雙有所遇為累騰點點而不已耶又當見悟真為云大丹之法至開至易難愚暗小人行之立起聖地而又 則徑直奉行雖无講明亦可聰明之士則不然見聞既廣疑應常多有一未明必欲窮究而後已

并發玉英是也夫紹乃君也表乃臣也鉛先動表應之猶君倡而且和也鉛屬金表屬木木性愛 真鉛生於坎位先液而後凝凝作黄芽故有馬齒欄杆之喻翠虚為云丹頭只是先天氣然作黄

金金情懸木陰陽得類自然感合也 機迫捉時陰是也何謂結丹處拘蓄禁門是也法當現近 謂迫捉時陰也進火之際促百脈以歸源躬不好處拘蓄禁門是也法當廷近陰極之時迎 實此之謂拘蓄禁門也入樂鏡云天地靈造化怪道捉時陰也進火之際促百脈以歸源窮九附而

豈可以容易言哉

五行錯玉相据以生火性銷金金伐木榮

者運南が離宮之火以東北方水中之金也食べ木法言之則水與、為侶火反生木金與水合處水反

子當右轉千乃東旋即資界隔土客三名以盡形之於臺格也成團而天地之至精至於其中去屈突神成團而天地之至精至於其中去屈突神 三五為一天地至精可以口訣難以書傳 大地之至精至於其中矣屈突神和云若明三五一且作地行仙其妙須是日傳東大分猶如天地渾池之初少鳥時至氣化无中生有則窈窈冥冥生恍惚怅中人一合而成三也五者土也三五為一者水火土相與混融化為一氣也斯時

也子午即南北也南北即水火也即酉即東西也東西即金木也石轉左旋一伏一起則水火相子當在轉者自西方轉於子位而虎向水中生也千万東旋者自東方轉於千位而龍從人裏出 東西盖東西之與別西皆金木之其名即非天地方位亦非人为左右然又不可含有身而索之交金木不問隔矣還元篇云輪迴玉忠與金難道在人身人自迷滿目盡知調水火到頭熱菌識 指授則徒自臆度而已終亦其能知也 他也嗟乎近來世上人多許盡者布抱稱道者問他金木是何般際口不言如害吸的非遇師直 東西益東型與卯酉皆全木之



龍南方離龍也虎北方坎虎也作丹之龍呼於虎虎吸龍精两相飲食俱相拿

熒惑守西太白經天發照所臨何有不傾 不識龍虎為何物也 是併合為一指玄三十九章云岩解相在歸一

方午位而出現也

雅大守鼠鳥雀畏點各得其性何敢有聲

神人氣亦為始如狸犬之守鼠樂得火而成丹如鳥雀之畏頭由其物類相制一見則自然降伏 此所以不敢作聲也

不得其理難以妄言竭彈家產妻子機質自古及今好者億人記不恰遇希有能成廣求名樂與道

成何也益其人門差錯而與道非殊不遇明師而未燭厥理故也 人廣求名樂與江湖藝客往來當實家財使兄弟妻子離散乃至終身充不信遇而舉世希有能 還金高云不達陰陽祖徒勞更議玄汉平不得其理又安可以臆見妄言故夫自古及今好者德

如審遭逢賭其端緒以類相況採物終始

旁門小術其法繁難易遇而難成金丹大道其法簡易難遇而易成如審遭逢賭其端緒即物類 蚌之合月 碩石之懷王蝶趙之開闔螢焰之明滅猫睛之舒欽鹿尾之逆運頭腹之納息繁靈之 射影風袋之鼓風水滴之吸水磁石之引針琥珀之拾芥桔棉轆轤之運水菖蒲稻花之凝露蛇 以相況挨物理之終始則天地之間形生氣化洪織高下有情无情頭頭是道皆可觸類而長之 也有如鶴鳴夜半難唱五更其故何也益與天地之氣相應也他如寒蝉之吸風犀牛之望草差

紫陽謂煉金丹者須洞曉陰陽深達造化豈不信哉 仁甜瓜之脱蒂與天色焦春風之機梧桐秋雨之秘碧潭之夜月青山之暮雲無非金丹法象張之入整魚之在水蜣螂之轉九螂蛸之吼子。難之抱卵兔之懷胎牛之有黃龍之有珠梅枝之生

五行相克更為父母母含滋液父主禀與 母父猶天也母猶地也太氣降而至於地地受之而成生育之功故曰母含滋液父主禀與赤龍是謂五行相克金生水水乃金之子而水中生金木生火火乃木之子而火中生木是謂更為父此懷真玉遂使金丹有返還其說明矣丹法以火煉金以金代木火級則水沃之水級則去遏之生在坎方二物總因兒產母五行全要入中央又云坎離若還無戊己雖含四聚不成丹只緣彼生在坎方二物總因兒產母五行全要入中央又云坎離若還無戊己雖含四聚不成丹只緣彼 石相吗卻相親始覺无中有至而結成聖胎也 父母方才捉得五行精脩煉之士能以自己之天交自己之地以自己之五行,攢簇於其內則相父母方才捉得五行精脩煉之士能以自己之天交自己之地以自己之五行,攢簇於其內則相大丹談云妙在天交地功能返與選琴康為云父精母血結胎成尚自他形似我形見內認吾真 而火中有木具為四象如以坎納戊土離屬己土是為五行悟真為云震龍未出是離鄉兄虎船 丹法之要莫大乎五行五行之妙无出於坎離坎為水金水合處而水中有金離為火木火為信 行之精凝結於天地間或為金或為石懋千百載而不朽人能反身而求之以吾自己五行之流形金石不朽。

精凝結及實則將與天地相為无窮金石異足多哉

鼓安能今解復起起走 己日月交光於中央則内古名人人孫取難月夜望中能投至人人 傳養未有感而不應者也乃若日月縣東於當天取火則火震哉天地至泉 等孔子占教扁鹊操领巫武扣 日馬月東西輪圓根在

不信靈丹入口能使人長生是何不思之甚與不信靈丹入口能使人長生是何不思之甚與不信靈丹入口能使人長生是何不思之甚與不信靈丹入口能使人長生是何不思之甚與野萬巴豆草藥中之至養者也若野萬唱至一寸巴豆服至一兩即時僵小雖用文孔子為之謀野萬巴豆草藥中之至養者也若野萬唱至一寸巴豆服至一兩即時僵小雖用文孔子為之謀

河上 物 為金丹之根也。
一人大學是心中出是以謂之靈承又謂之神承其性猛烈見火則飛走無踪俏如思隱龍麼莫知得之實是心中出是以謂之靈承又謂之神承其性猛烈見火則飛走無踪俏如思隱龍麼莫知得之實是心中出是以謂之靈承又謂之神承其性猛烈見火則飛走無踪俏如思隱龍麼莫知得之實是心中出是以謂之靈承又謂之神為三河故稱河上姹女宪其所從來益由虚心疑神而真亦產於離離為女居千以分野言之午為三河故稱河上姹女宪其所從來益由虚心疑神而以上姹女靈而最神見火則飛不見埃慶鬼隱龍匿莫知所存將欲制之黄芽為根 一陰一陽為之道偏陰偏陽為之疾譬之牝難不壮而自卵則其无難必矣何者獨陽不生獨陰无陰陽蓮天皆源牝難自卵其難不全夫何故乎配合未連三五不交剛柔離分。

陽交媾於內則三五配合三五歸一何必他求還元篇云自家變理內陰陽玉芝書云陰陽非採漫求船承伏何時得見虎龍降彻君窮取生身處反本還源是樂王人能回光返照以吾自己陰不成也悟真篇云莫道孤陰為有陽獨修一物轉贏思勞形按引俱非道煉氣餐賣更是狂樂世

他人物選丹為云陰陽須採自家真置可外吾身而永之他哉翠虚為云宵可求師安樂法不可

那淫採精血古云若然天地悉皆歸須學无為清靜缺益金丹者清靜无為之道也或者於於那

施化之道。

是者不明身中之陰陽上下遂以天地施化水火之炎潤為喻可謂詳且明矣 是有不明然而然者初不在勞神用力而後得也是道也乃天造地設一定而不可易者也魏公思 大地之施化水火之炎潤此豈人力使之乃自然而然早吾身自有天地自有水火其施化炎潤 法天象地首即天也腹即地也但潛神内守而勿忘勿助調匀鼻息而勿縱勿拘自然一闖一闢 一裏一受與天地施化之道無異若夫時至氣化機動讀鳴則火從臍下發水向頂中生其妙自 有不期然而然者初不在勞神用力而後得也是道也乃天造地設一定而不可易者也魏公思 有不期然而然者初不在勞神用力而後得也是道也乃天造地設一定而不可易者也魏公思 事者不明身中之陰陽上下遂以天地施化水火之炎潤為喻可謂詳且明矣 學者不明身中之陰陽上下遂以天地施化水火之炎潤為喻可謂詳且明矣

觀夫此雄交媾之時剛柔相結而不可解得其節符非有工巧以制御之

以制御之但見其然而然吾亦不知其所以然而然妙哉妙哉。我科得少人知當其神人氣中氣與神合得其節符真有剛柔相結而不可解之為陰陽內感神氣交結日雌雄日夫婦皆譬喻也還源篇云神氣歸根處身心復全真集云氣調神定呼交媾聚虚篇云譬如夫婦交媾時一點精神結成娶益金

若男生而伏女偃其躯 令其然本在交媾定制始先 軍平 胞胎受氣之初非徒生時若而見之及其死也亦復效之此非父母教

坎男為月離女為日日以施德月以舒光日改月化體不虧傷陽失其契陰侵其明晦朔海使看冒 仰何也日无他欲學者洞明吾身之陰陽上下而知造化自然之理而已矣其若是益於受氣之初一關一點一先一後已定之也今魏公講明清靜之道乃及於男女之伏其若是益於受氣之初一關一點一先一後已定之也今魏公講明清靜之道乃及於男女之伏 豈獨生時為然其死也亦然故男子溺死必伏女子溺死必仰走獸溺死伏仰皆然此豈父母教 储華谷社疑説云関氣為男関氣為女一閣一剧男女伙分李玉黔注心印經云男女夏变同也 但感合先後而分陰陽耳益陽氣聚面故男子面重生時必伏陰氣聚行故女子計重生時必仰

相包陽消其形陰凌其災 為云離居日位反為女次配照宮卻是男不會個中顛倒意休將管見事高談比益身中之陰陽 乾之中文交於坤而成坎於是坎為中男坤之中文交於乾而成離於是離為中女然則離本乾 顛倒學者就未可以沒見窺也夫日以施德夫道也月以舒光婦道也今以月為坎男則是婦為 體其中文乃坤畫陽中有陰故有日之泉坎本坤體其中文乃乾畫陰中有陽故有月之象悟真 也夫日月之食数之交也日望月則月食月掩日則日食是故日食於朔月食於望然而有食有 男矣以日為離女則是夫為女矣此其為顛倒也而所以日改月化體不虧傷者由陰陽之相資

矣學者得不回光返照尋吾身中之日月求吾身中之晦朔哉上清集云因看斗柄運周天頓悟不食者交則食不交則不食也今魏公舉日月二者比喻丹道而拳拳於晦朔薄蝕其意益有在不食者交則食不交則不食也今魏公舉日月二者比喻丹道而拳拳於晦朔薄蝕其意益有在

起火妙在虚危穴如今識破金鳥飛入蟾窟如此直指天機顯陳道要益足証魏公之言昭昭乎 舊凝當先聖此日閉關不過來往皆為產生設物物總合生育意正在子初京末造物無聲水中 神仙妙該一點真陽生坎位點印離宮之闕自古乾坤這些離坎日月无休歇今年冬至梅花依

男女相須含吐以滋雌雄錯雜以類相求不我欺也

男女雌雄皆身中陰陽二物也二物氣類相得自然一吐一含交結成胎上清集云自家身裏有 夫妻說向時人須笑殺是道也學者當以清靜无為求之不可以邪見喻也

金化為水水性周章火化為土水不得行

能禦之然火勢既極則又化而為土火化為土則土刻水水見土則止故不得行也 金生於坎宮氣而已矣益未化為水也因太陽真火伏蒸於其下遂鎔化為水水性局章沛然孰

入樂鏡云水能流火能談在身中自可驗是故調和鉛汞要成丹不可溢度過節今夫坎男動而故男動外施女靜内嶽溢度過節為女所拘魄以鈴魂不得淫奢 於於外離女靜而藏於內一或溢度過節則離女從而拘鈴之豈能魂魄相制而不致乎淫奢也

不寒不暑遊退合時各得其和俱吐証行

採藥時調火功不得疾不得緩但欲其和平而交好耳復命為云剛柔相會氣均匀妙在无傷光

震大約以和為貴也

金水合處木火為侶四者渾沌列為龍虎龍陽數奇虎陰數耦 內與鉛相合然後不飛不走也 元陽子大道歌云欲識丹砂是木精移在西位與金并益求性飛走最難降伏惟投入於鉛爐之

地四生金位居西其聚為白虎四者各居一方各為一象本不相涉也今日金水合處木次為 天己生水位居北其象為玄武地二生火位居南其象為朱雀天三生木位居東其象為青龍 言朱雀玄武而獨以龍虎言之者南北為經東西為緯也夫所謂金水合處者以西四白虎 在坎方張紫陽深得其旨遂一言以敬之曰四象不離二體後之學者不知四象果為四者聚而為一則渾渾沌沌如太極之未分列而為二則震龍汞出自離鄉免虎鉛生 處於北木不在東而與火為俗於南白虎變為黑虎青龍化為赤龍也益金木水火之 侣者陽龍原是離宮出陰虎 還從坎位生也夫既各為一象則當舉四象而並稱之今乃不 何物或以眼耳鼻舌為四象或以肝肺為龍虎體認既差源流益别又安識四象不能二 之金降入水中也木火為倍者以東三青龍之木升入火中也此所以金不在西而與水合

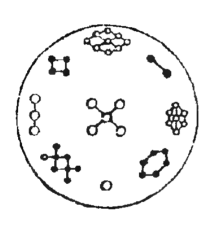


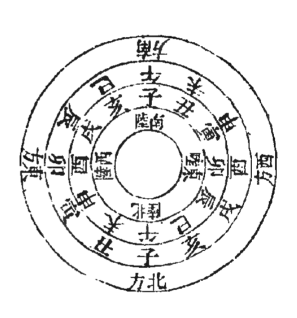
肝青為父肺白為母心赤為女脾黄為祖督黑為子子五行始三物一家都歸戊己 臂為子文而金木二者又從土中生故以脾為祖也夫既賢為子矣而以為五行之始何也曰腎以比喻五行耳益肝青肺白言金木也心赤腎黑言水火也金生水木生火故以肝肺為父母心中生有之妙道非有形有質之物所可為也今魏公乃以五臟言何也曰非用五臟也特借五臟中生有之妙道非有形有質之物所可為也今魏公乃以五臟言何也曰非用五臟也特借五臟 琴虚篇云肝心脾肺腎腸陰盡是空屋舊藩離唾涕精津氣血液只可接助為階梯謂金丹乃无 屬水水數一一日之氣起於子生於腎然後傳及肝心脾肺也然而肝心脾肺腎之五者不名為 五麟而名為三物又何也日金水合處木水為倡與中央戊己之土合而成三也益四象五行全

於卯八月麥生天罡居酉子南午北五為綱紀剛柔送與更思分部龍西虎東建緯卯酉刑德並會相見惟喜刑主殺伏德主生起二月榆死魁臨 籍之若无戊己不成丹此其所以三物一家都歸戊己也

入也德主生起者般上南溟如春氣發生暢萬物以出也二月榆死魁臨於卯者二月建卯而月見惟喜者聚釋一動而卯酉相加金木不問隔也刑主殺伏者沉歸海底如秋氣肅殺飲萬物以 剛柔送與者二氣相資運轉也更思分部者周流經思諸長也龍西虎東建律卯酉刑德並會相剛柔送與者二氣相資運轉也更思分部者周流經思諸長也龍西虎東建律卯酉刑德並會相 將為河魁河魁屬成而成中有辛榆死於此月田辛金之殺氣臨於卯也八月麥生天罡居西者 北互為綱紀者日行西陸謂之春而二月卯時西陸在東北陸在南日行東陸謂之秋而八月酉 八月建酉而月將為天罡天罡屠辰而辰中有己多生於此月由己木之生氣据於酉也子南午 默會其機矣又何用區區向外尋也哉 時東陸在西南陸在北也益南北為天地之經東西為天地之線鼎中魁罡一轉則龍走西而虎 身之天地反覆若能晓悟吾身天地反覆之妙則東西之所以建隸南北之所以互為綱紀皆可 搜索更不去身中尋思於是迷迷相引而無有出期殊不知魏公所謂龍西虎東子南午北即吾 象之也象也者像此者也魏公設此象以示人其理儘是明白奈何執文泥象者往往只就紙上 走東子在南而千在北與二八月卯酉之造化無異故悟真篇謂兎雞之月及其時刑徳臨門樂

一九之數即戴九履一之數也終而復始者自一而九自九而一位來上下周流不息也九之數終而復始。





## 含元虚危播精於子。

尾其斗牛女非洞晓吾身之陰陽深達天地之造化時克知此者。虚危者亥子之間陰極陽生之時也于時者一陽動處是也過此以為云半斤真汞半斤鉛產在虚天太相关罪走于非常非其火人 含元虚危者日到虚危夜夜同而元氣胚胎於此也播精於子者子時氣到尾問間而真精至此



府補金以确室養去冷如水除熱用湯飛龜舞蛇愈見乖張 南調合立字學壇工為階陸解脯鳳脂把籍長跪傳祝神祗請哀諸鬼沐浴齋戒妄有所冀亦由和 髮腐盖終不相知若樂物非種名類不同分劑參差失其紀網雖黃帝臨爐太乙執火八公持煉淮 相須假使二女共室顧色甚然令蘇泰通言張儀結媒發辨利否奮舒美辭推心調係合為夫婦版相須假使二女共室顧色甚然令蘇泰通言張儀結媒發辨利否奮舒美辭推心調係合為夫婦版 關關雎鳩在河之洲窈窕淑女君子好速雄不獨處雌不孤居玄武龜蛇蟠虯相扶以明牝牡竟當 拜朱章得爾於上下神祗吾見其廢時亂日勞而無功獨如和膠泥以補破金以硇砂而塗惡瘡臨爐太乙執火八公淮南持煉調合金玉以為墳座麟鳳以為脯脂齋戒沐浴把籍長跪陳青醉 得不可以一偏也乃若爐火煅煉之事亦必陰陽兩齊倘樂物非其種類分兩失其紀網雖黃帝 兄女艮男上下感應以相與則謂之感離免二女同居其志不同行則謂之股以明陰陽貴乎相 男女之相匹又取玄武龜蛇蟠蚪之義以喻身中牝牡之相須可謂廣譬曲喻纖悉不遺矣且如 司持人則為募為送妄引此章以發其那解之該論而及笑正道之迂闊多見其不知量也 與夫去冷而加米除熟而用湯飛題舞蛇愈見乘張奏或泥雄不獨處雌不孤居之說謂修丹不與夫去冷而加米除熟而用湯飛題舞蛇愈見乘張奏或泥雄不獨處雌不孤居之說謂修丹不 金丹大道一陰一陽而已冬之人事物理莫不皆然今魏公取關雎淑女配君子之義以喻身中金丹大道一陰一陽而已冬之人事物理莫不皆然今魏公取關雎淑女配君子之義以喻身中

下漏

惟昔聖賢懷玄抱真 成老子為之師列子莊子為之人亦未如之何也已矣馬丹陽金玉集云煉氣作生涯怡神為日而立望其效升与之利未堅而鍾石之費相專根核之据未極而冰霜之毒交及如是則雖有廣 无視无聽抱神以靜廣成子之懷玄抱真也專氣致素能如嬰兒老子之懷玄抱真也乃若女妈 氏煉五色石以補天冉相氏得其環中以隨成此又列禦冠漆園吏之丹法也學者勿謂風有仙 爛磨鐵杆之不為針也哉但恐學而不遇遇而不得雖得真缺復不能守朝為而暮殺其成坐修 · 骨方可希求要之但辨肯心无不可者聖賢何人哉· 一何人我有為者亦若是也道之士誠能於 用常教龍虎調不使馬狼弄又云觀天行大道默然得交泰本師傳口於无為功最大義古之修 勇猛心辨精進力動而行之夙夜不休則特至而氣自化水到而渠自成又何惡乎煮頹石之不 與天地分一氣而治苦者黄帝間居大庭之館三月內視益用此道也此道至簡至易於一日十 一者一念不生萬法俱妄澄澄湛湛惟道是從於靜定之中抱沖和之氣出息微微入息綿綿上 至泥丸下至命門周流不已神氣無一刻之不相駁及其內丹將成則元氣兀然自住於丹田中

一息駐於形中遊使神與氣各行而不相守卒之宅舍空虛墻壁頹毀而主人不能以自存此豈不可斯須少離也常人則不然氣雖呼吸於內神嘗繁役於外自幼而趙壯自壯而趙老未嘗有不得神军亦一息不全要在心與息常相依神與氣常相守念念相續打成一片然後形神俱妙指玄為云但能息息皆相顧換盡形骸玉液流其就是已至若呼而不得神军則一息不全吸而二時中但使心長取氣氣與神合形乃長存與日月而周回同天河而運轉輪轉無窮壽命無極二時中但使心長取氣氣與神合形乃長存與日月而周回同天河而運轉輪轉無窮壽命無極 難益謂此也或 日呂純陽五十歲而始聞道馬自然劉朗然皆得道於六十四歲之後何也日屋來精虧氣耗好枯汞少縱能用力惟可住世安樂爾翠庭屬云分明只在片言相老少殊途有易問養生之說於鄭仙姑仙姑日君器敗矣難以成道蓋樂材賣乎早年修煉若至晚景行持則老問養生之說於鄭仙姑仙姑日君器敗矣難以成道蓋樂材賣乎早年修煉若至晚景行持則老 己之所有而反為天地之所奪是故仙人多云採煉貴及時無器一敗則不可救樂蘇子由晚年 源不固精竭風的上至元神已治下則本宮无補所吸天地之正氣隨呼而出身中之元氣不為 吸者天地之正氣自外而入若其根源牢固元氣不損則呼吸之間尚不奪天地之正氣尚或根 天地殺之鬼神害之哉失道而自逝也施栖真鍾召傳道集云所呼者自己之元氣從中而出所 修容易樂枯生不難但知歸復法金寶積如仙戲吾平日所養何如早 九鼎化跡隱冷。

坏歌云九年火候多經過忽爾天門頂中破真人出現大神通從此天仙來相賀此之謂也 九鼎火候之九轉也九轉火候數足則變化踪跡憑虛御空而逍遙乎天地之間也呂純勝宜誠

合精養神通德三元

根知元神之囊所以韜其光若蚌内守若石内藏所以為珠玉之房誠至論也 所欲氣之所屬無所不欲邪首為此正必為後是以大人節悲辛誠情怒得瀕氣之門所以收其 俱腐豈不大可哀乎是故修丹者虚其心忘其形守其一抱其靈故能固其精保其風全其神三 者外不役其形骸內不勞其心志也益神太用則歇精太用則以日復一日野喪殆盡而與草木 通自然如天河之輪轉混元實章云歲久不劳施運用水輪火軸自迴環是也夫所謂含精養神 田精滿五臟氣盈然後謂之丹成譚景升化書云悲則雨淡辛則雨涕憤則結癭怒則結疽心之 三元上中下之三田也合養之久力到功深則精神內藏和氣充周於一身而百骸萬竅无不實

精溢腠理筋骨級堅

腠理及骨之間也修煉至於精溢腠理則血皆化為骨矣翠虚篇云如今通身是白血已覺四季 無寒暑之憂也 無寒熱益修煉之功莫大乎填腦腦者髓之海膽髓滿則純陽流溢諸體皆滿然後骨實筋堅永

思和群除正氣常存

為是生超脱之道也今魏公謂眾邪辟除正氣常存者畫夜運火煉盡陰氣變為純陽而正氣常次而易筋次而易骨次而易髮次而易形積九年而関九變然後陰盡陽純而與天地齊年茲其年之數於是換盡機濁之驅變成純陽之體始而易氣次而易血次而易脈次而易肉次而易骶衛天運一萬三千五百年之數一年三百六十日四百八十六萬息潛俸天運四百八十六萬 陰消舒萬物以出故為呼夏至之後陰長陽消斂萬物以入故為吸自日而言則子以後為呼午 極經世書云冬至之後為呼夏至之後為吸此天地一歲之呼吸也張觀物注云冬至之後陽長吸也呼至於根吸至於蒂是以能盗天地之正氣歸之於丹田也人之呼吸由天地之呼吸也皇人之所以能修煉而長生者由其能盗天地之正氣也人之所以能盗天地之正氣者由其有呼 而已今以丹道言之一日有一萬三千五百呼一萬三千五百吸一呼一吸為一息則一息之間 以後為吸天之一年一日僅如人之一息是以一元之數十二萬九千六百年在大化中為一年 存乃能長生也琴虚為云透體金光骨髓香金筋玉骨盡純陽煉教氣血流為白陰氣銷磨身自 · 聖陰氣煅爐未盡則不得謂之純陽也 康益純陽者為仙純陰者為鬼陰陽相半者為人人能煉陽以消陰乃可以為純陽之仙若有纖

累積長久化形而仙 大矣哉丹道之法天也難矣哉丹道之不息也何以言之陰符經云觀天之道執天之行盡矣夫

細亦在夫積久之功耳黄庭經云仙人道士非有神積精累氣乃成真故自片的結胎之後百日細亦在夫積久之功耳黄庭經云仙人道士非有神積精累氣乃成真故自片的結胎之後百日意於使知道君子泉天行之健也天之所以常行而不已者以其健耳健則能行之無已君子欲寒天道畫夜之運而不息豈不難矣哉然而天下之大事必作於其細天下之難事必作於其易矣天道畫夜之運而不息豈不難矣哉然而天下之大事必作於其細天下之難事必作於其易矣天道畫夜之運而不息豈不難矣哉然而天下之大事必作於其細天下之難事必作於其易之之心。心心心心是直不敢矣此是此更無他道也益盡夜之運即天之道也人以稅然六尺之驅乃能法穴之晌以長且久者以其靈夜之運也人能觀天之道也人以稅然六尺之驅乃能法穴之晌以上且久者以其靈夜之運也人能觀天之道也人以稅然六尺之驅乃能法穴之師以上追賓在於此舍此更無他道也益盡夜之運即天之道也人以稅然六尺之驅乃能法穴之師以上追賓在於此舍此更無他道也益盡夜之運即天之道也人以稅然六尺之驅乃能法穴之所以此長且久者以其實程之運也人能觀天之道及而永之至身亦如天道畫夜而不息人而以此所以長且久者以其實理以其健則長 之心益久遠之心最為難也異宗玄玄綱論云知道者干而志道者一志道者干而專精者一專師山從成臨河欲魚不如退而緣網故夫人之學道不患不成惟患不勤不患不動惟思無久違化而登仙益未有不自積累長久而得之者若謂不必積久工夫而可以平地登仙則猶一鋤而化而登仙益未有不自積累長久而得之者若謂不必積久工夫而可以平地登仙則猶一鋤而而功靈十月而胎圓一年而小成三年而大成以至九年功滿人事皆盡然後可以遺世獨立羽如亦在夫積久之功耳黃庭經云仙人道士非有神積精累氣乃成真故自片詢結胎之後百日 而 化 者 者能動久未有學而不得者也世降俗未去古途遠學者每以躁競之心涉希靜之途意速而 不而勤久者一是以學者及而成者寡也若知者能立志立志者能絕俗絕俗者能專精專

赤龍耕曾將此種教人種不解營治道不生核豈道之遠人哉人自遠道耳人徒見悟真篇云禄道易守道難若使不難則滿地皆神仙矣安足為異耶呂此陽詩云三畝丹田無種種種時預假於持久乃欲與天地齊年不亦愚乎内觀經云知道易信道難信道易行道難行道易得道難得事速望近而應遠皆莫能相終夫既立志不堅信道不爲朝為而夕改始動而終較悦於預奧厭事 赤金丹一日成古仙齊語信堪聽若言九載三年者盡是推延軟日程遂執此以副笑累積長久 功盖不止於一日矣柳嘗以古人之說致之如王易玄云九轉一年功壽可同天地又云火運經胎方始圓雖結丹頭終耗失要知火候始凝堅如此則金丹之小效固可片确見之而金丹之大 持三兩日天地日月軟如綿又云縱使工夫求見鉛不知火候也徒然大都全籍周天火十月聖 載之勤者耳非日一日便可登仰更不用積累長久之功也嘗試論之上清集云教我行持片狗 問骨毛寒心花結成一粒紅渠言即此是金丹又云開禧元年中秋夜焚香跪地口相傳褐爾行 十日爐開見八瓊又如韓逍遥云十月滿足麗乎二儀又云三年法天行道水世無為金質王韓 之說殊不完紫陽此詩益引用韓逍邁之語以晚夫世之不知有一日見效之妙而徒事三年九 功成于日候已知名姓列仙都夫洞賓之於海蟾乃列仙中之錚錚者有妄言哉不特比也又如 の天行下五都三千日裏積工夫又如劉海蟾云爐閉八關終九五九還七返是三年又云九轉 二公皆唐之得道真仙也肯妄言哉又如呂純陽云千日工夫不暫問河車般載上昆山又云才

眾文學者得之報情終身子繼父業孫踵祖先傳世迷惑竟無見聞遂使宦者不仕農夫失去商人 憂憫後生好道之偷隨傍風采指畫古文著為圖籍開示後昆露見枝條隱藏本根託號諸石覆談 故為亂解孔竅其門智者審思以意奏馬 東貨志士家貧吾甚傷之定録此文字的易思事省不繁披列其條核實可觀分兩有數因而相循。 虚云片的工夫修便現老成須是過三年又云干朝火候知時節必定并成表自乾路公之說豈 候族成須百日工夫煉就是三年又如李長源云勿謂丹成消一日到頭須下數年功又如陳琴 賴容可定因三住胎息成功合一周又云大功欲就三千日妙用無虧十二時又如陳默默云然 賢云四衆包含歸戊己精動十月產嬰孩又云昇騰須假至三年攜養殷勤愛戀又如劉虚谷云 陳朝元云含養胞胎須十月焚燒丹縣在三年又云九年還返無差錯煉取純陽作至真又如王 三考書之言性往應發本根不肯的言其事性就五金八石為幾以露見枝條而已後之得其書 而長之耳若不可執文児多含吾身而求之外也對性古之聖賢憂憫後生有好道之士不得其 指玄三十九章云求仙不識真鉛汞閉讚丹書干萬篇益丹書所謂鉛汞皆比喻也在學者觸類 皆移為此論以莊惑後人者即長春磻溪集云假使福輕魔障重挨排功到必用全吾黨其勉諸 良器云大将天法烹干日恁時除假只留真又云靈芝種滿三丹田干日工夫延萬年又如薛紫 記逐為之變等豆果沒書方文著為圓籍以照示之實發使學者有可以為溯源尋流之地也然

思事省而不繁矣或者見其三篇之多疑其太赘殊不知三篇即一篇也一篇即一句也以一句 口訣散佈於三篇之内所以錯亂其辭孔欽其門者不敢成片漏泄也智者誠能審而思之以意 為不究其旨徒爾親榜然見以至子子孫孫世世迷感燒竭未永竟無所傳送使在官者豪官服 行於世其間分兩有數不妄發一句因而相循不問著一字枝條一披核實隨現可謂字約而易 田者棄田商人失其本業志士無以聊生甚可傷也魏公傷其如是遂乃定録此外同契一書傳

法象莫大乎天地兮玄溝数萬里

爲自尾其之間至柳星之分界斷天態不知其幾萬里也修丹者誠能法天於地反而求之吾身 道之大無可得而形容者必欲形容此道則惟有天地而已矣天地者法象之至大者也有玄溝 則身中自有一壺天方知魏公之所謂玄溝吾身亦自有之益不用求之於天也何謂玄溝天河

河鼓臨星紀今人民皆驚駭

入天衛直上奔正當其斬制出路之時一身之人民豈不竦然驚駭翠虚為云曲江之上金島飛河鼓天河邊之星也其位在斗牛之間星紀天盤之丑位也河鼓臨星紀則驅回尾穴連空焰程 姮娥已與牛斗 歡即河鼓臨星紀之謂也又云山河大地發猛火於中萬象生風雷人民皆驚駭

唇影即火候也前卻即進退也九年即九轉也以九年感而小之則一月一運為一轉翠處為謂唇影妄前卻兮九年被山各 不作丹信不可不慎也 可保无咎反是則九轉之間翻卻緊河車而山谷遂至去悟真獨云大都全特修持力毫髮差殊 是也各對妄前初兮九年被凶各者火候之進退不可毫疑差殊然後九轉之間穩東黄牝馬而 九轉工夫日用九是也更感而小之則一刻之中自有小九轉金丹大成集云九轉工夫在片時

皇上覧視之今王者退自後

此寫動河車則真陽飛騰而起以點化雜宮之真陰也 天帝即泥丸太一君也中一丹房即給宫天子也下一元王即丹田元陽君也今魏公謂皇上覺 太上素蜜經云人身有三十一人為身之天帝中一為絳宮之丹房下一為黃庭之元至夫上一

開起有低品分周天逐奔走

下若能回天間轉地軸上下相應則一息一周天也下若能回天間轉地軸上下相應則一息一周天也一下乃聞鍵也人身亦然天閒在上地軸在天形如彈丸重夜運轉用匝无休其南北两端一高一下乃聞鍵也人身亦然天閒在上地軸在

江河縣枯竭兮水流注於海

海乃百川所歸之地江河之水所以注於海而無枯竭者名山大川孔穴相通而往來相循環也 人身亦然一氣流通則八路之水皆逆流奔注於元海中也

天地之雌雄兮徘徊子與千

陽當天謂之停午即徘徊之義也以丹道言之上升下降一起一伏亦徘徊於子午益與天地同 午者天之中也子者地之中也于午為陰陽相交水火相會之地日月至此勢必徘徊今人以大

寅申陰陽祖兮出入終復始。途初無異也

入則知寅申者陰陽之祖萬物出入之門也以丹道言之自寅而出自申而入周而復始與天地 斗指寅而天下春陽氣自此而發生暢萬物以出斗指申而天下秋陰氣自此而肅殺妖萬物以

循斗而招摇了執衛定元紀 皇有異哉。

又云斗為帝車運平中央臨制四鄉分陰陽建四時均五行移節度定諸紀皆繁平斗索隱日春史記天官書云北斗七星杓禍龍角衛殷南斗魁枕冬首用昏建者杓夜半建者衛平是建者魁 秋運斗極云斗第一天極第二碳第三磯第四機第五街第六開陽第七搖光一至四為魁五至

斗居天之中猶心居人身之中。是故天以斗為職人以心為機丹法以心運火候猶天以斗運十 七為约今魏公謂循斗而招搖分執衛定元紀者吾身之天罡所指起於于而周思十二辰也夫 二辰也翠虚篇云奪取天機妙夜半看辰杓一些珠露阿誰運到稻花頭蓋謂此也

升然於甑山兮炎火張於下白虎倡導前兮蒼龍和於後 朱雀朝翔戲兮飛揚色五粉遭遇顧網施分原正不得舉嗷嗷聲甚悲兮嬰兒之慕母顛倒就湯雙 甑山即崑崙山也樂升之時金爐火熾玉鼎湯煎龍充喻虎後吟猶夫倡而婦隨也金丹大成集 云夜深龍吟虎啸時急駕河車無暫歇須史搬入泥丸頂進火玉爐烹似雪益發明此義也

兮惟析傷毛羽 歷也既被羅網壓止而不得孫舉遂敏身來羽伏於鼎中也亦能大丹訣云未鳥愛高孫蟾蜍捉 朱在火也顛倒運於鼎中驅赴五行因成五彩翱翔於上為羅網所軍則風雲滿鼎鳴作嬰兄之 住伊號雖稱姓女啼不過嬰兒赫林威從城冥冥力渐衰即此說也元陽子大道歌云青龍逐虎 虎随龍亦禽交會聲吃過調氣運火逐離宮丹砂人腹身自沖亦此義也

今大牙相錯距形如仲冬冰今開干吐鐘乳崔嵬以雜厕今交積相支柱 刻漏木過半分龍瓣甲製起五色象炫耀分變化无常主滴滴鼎沸驰分暴湧不休止接連家食累 刻渦木過半分龍鱗甲類起者採之煉之木片的一風渺渺通三間而黃雲成降白羊成隊全員

蒸透之時熟湯沸湧於金中也接連重叠累兮大牙相錯距形如仲冬冰兮阑干吐鐘乳崔嵬以 雜風兮交接相支扶者一抽一添漸凝漸聚澆淮黄芽出土而自然結為復生英也翠虚為至幸 告都果只十月漸漸採取漸凝結學者誠能潛心內煉畫夜无馋則丹體逐時時不定火功一夜 夜无差如上景象當一一見之也 電景霧變現不一也滴滴鼎沸馳兮暴湧不休止者丹田火熾泥丸風生而三宮氣滿有如飯甑 金花金麟紛紛而來也五色泉炫耀兮變化无常主者風播實樹光盈日雨打瓊花雪滿衣而形

陰陽得其配兮淡泊自相守

悟真為云陰陽同類歸相感二八相當自合親益真息綿綿勿令間斷則陰陽自得其配虚心凝 神純一不雜則陰陽自然相守也

青龍處房六分春華震東昴白虎在昴七分秋七克西西米雀在張二分正陽離南午三者俱來朝 兮家屬為親侶本之但二物兮末乃為三五三五並危一分都集歸一所治之如上科兮日數亦取

火西方三次中間一次日大孫大火居東方三次之中在長屬即在計屬震在四時屬春在五行 屬木而房五度太文居大火之中。故日青龍處房太分春華寒東卯也大孫居西方三次之中在 周天二十八宿東方七宿謂之養龍西方七宿謂之白虎周天十二次東方三次中間一次日大 煉大丹當依上法度而行迎一陽之候以進火而妙用於虚危也 昴七應水火之成數張三危一又應水火之生數猶家屬之相親也本之但二物兮末乃為三五 即房六昴七張三也三家相見並而歸於危一則結成嬰兒也治之如上科兮日數亦取甫者修三五并危一兮都集歸一所者推原其本即是水火二物而已二物應於鼎中遂列為三五三五 度相對也三者俱來朝兮家屬為親侶者青龍白虎朱雀三方之正氣皆歸於玄武之位而房六 其二者。盖以周天三百六十五度自北方虚危之間平分天盤為兩段而危初度正與南方張二 長屬西在計屬光在四時屬秋在五行屬金而易七度又居大梁之中故日白虎在易七分秋七 兑西百也未在在張二分正陽離南午者張乃南方之宿其泉如未在也然張有十八度而特言

先白而後黄兮赤色通表裏名曰第一鼎兮食如大泰米 霧盈山川也名曰第一鼎者以九轉火候言之此為起初第一轉也食如大秦木者丹頭才方結 先白而後黄分初如白液飛空雪漸見流金滿故廬也赤色通表裏者靈光神焰燒天地風雷雲 就懂如泰米之大也

自然之所為兮非有那偽道 授為哉曰非然也大丹之法至蘭至易其神機妙用不假作為不因思想是故謂之自然然必收 金丹大道古仙往往以為自然夫既日自然則有何法度有何口於但付之自然而已又安用師

求無為自然是何異乎不耕不転而坐待豊稔者哉。 作人爭覺及至元為泉所知但見無為為要於豈知有作是根基學者尚未知丹法之有作而便 此也乃若時至而氣化機動而積鳴則於自然之中之有烹煉進火之缺存為悟真篇云始於有 稿木死灰以之入道則可以之修真則未也指玄篇云自然功績自然間說自然來不自然益謂 與之相忘也如是為之則神自凝氣自聚息自定即非澄心入殺如稿木死灰也益澄心入寂如 益非一味付之自然也金碧龍虎經云自然之憂先後存亡夫先存後亡者先存神於氣穴而後 視返聽潛神於内一呼一吸悠悠綿綿不疾不緩勿令間斷然後神歸氣中氣與神合交結成胎

者山澤東蒸今與雲而為雨。

於天於是化而為雪由其陰陽和治所以成雨及其成雨則又還降於地吾身之金丹作用與此 更無少異魏公設此象以示後學可謂巧於譬喻矣 天降時雨山川出雲人皆知其然矣而不知在天之雨即山澤之氣所化益山澤之氣蒸而上升

泥竭遂成塵分火滅化為土

石蘇染為黄兮似藍成綠組及革煎為限兮麴縣化為酒同類易施功分非種難為巧 魔於木而有煙焰及煙消焰冷則火性滅而煨塩化為灰土矣知乎此後可以論陰陽反覆之道 泥乃近水之土性本重滞而居下及縣而乾之則土性竭而燥烈化為塵埃矣火乃虚明之物因

此而別求他物則非其種類徒費工夫耳 得耦故謂之同類類同則如縣之染黃藍之染緣及以為膠麴以為酒不勞於力自然成真若舍 悟真為云萬般非類徒勞力爭似真鉛合聖機益真鉛得真承則氣類相勵妙合而凝猶夫婦之

唯斯之妙術兮審誦不難語傳於億後世兮昭然而可考煥若星經漢兮馬如水宗海 論以人念道所師無狂徒後之學者是可謂口缺不在紙上而竟不留念哉若云我自有師傳密 讀丹書者也善乎施棲真之說日古人上士始也博覽丹書次以遍参道友以道對言所參無異 叩高士足跡幾類雲水反而思之所得盡合聖後或未有自執己見而不訪道友獨守師說而不 斯願楊虚白謂名山異境恐斗而靡不經遊秘許神方淵與而素曾就就陳默默謂思覽產書祭斯願楊虚白謂名山異境恐斗而靡不經遊秘許神方淵與而素曾就就陳默默謂思覽產書祭 討即悟者亦可於此印證古之得道者莫不皆然劉海蟾謂恣遊洞府遍討仙經幸不進盟果諸 語神仙肯妄語耶夫古仙留丹書於世益將接引後學其間論議昭然可考未悟者固可於此探語神仙肯妄語耶夫古仙留丹書於世益將接引後學其間論議昭然可考未悟者固可於此探 語當與若星之經漢萬如水之宗海真億代學仙者之遊鑑也指玄篇云多少經文句句真流傳語當與若星之經漢萬如水之宗海真億代學仙者之遊鑑也指玄篇云多少經文句句真流傳 只是接高人悟解篇云非干天道神仙惜自是凡流不志心或者乃信盲師之說而妄謂神仙誑 術其法至簡至易雖愚夫愚婦得而行之亦可以超凡入聖是以天戒至重不許輕投於非其人 世間旁門小術何啻三十六百家唯此一門乃天寶大羅飛仙金液九轉大選丹清淨無為之妙 而世之參學者不有風緣契合未易遭遇也今夫魏公不秘天實作此三篇之書言言詳審字字

思之務令熟分反覆視上下千周聚彬彬兮萬遍將可都神明或告人兮心霊易皆悟探端索其緒 弘其言樂物火候乃古今丹書之所元即外同契之所不言則亦妄人也已矣

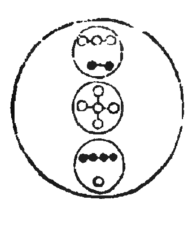
讀書百遍其義自見百遍且然況干遍萬遍哉是故誦之萬遍妙理自明縱未得師授口缺久之分必得其門戶 佛倘好事者夙有仙骨起之則智應自明可以尋文悟解其詩詩勉後學之辭與魏公同一意想 益所謂神告心悟畢竟有此理也不然二公何苦立此空言以厚誣天下後世也哉 之謂神明或告人分心靈忽自悟也管子曰思之思之又重思之思之不通鬼神將通之非鬼神 亦當自悟其悟多在夜深或靜坐得之益精思熟味反覆玩誦蓄積者多忽然爆開便自然通此 此書當有因書而會意者故其自序有云此悟真篇中所歌詠大丹樂物火候細微之旨無不悉 之力也精誠之極也此說是已近世張紫陽以悟真為授扶風馬處厚侍郎且獨之日願公流布

天道無適莫矣當傳於賢者

**譚景升以化書授宋齊邱齊邱殺景升並編其書自名之尋亦不得善終此傳非其人而彼此致** 禍者也其世雲以道授許在陽在陽又得聽母之至道復授於其厥後皆得道成此傳得其人而 彼此致福者也益天地无親常與善人首非其人道不虚行豈得無禍福於傳授賢否之間乎嗚 呼世道不古愈降愈下善人吾不得而見之矣得見有恆者斯可矣

圓三五徑一分

生善物即此物也金丹種種玄妙皆不出乎此若謂不在吾身而在他人則非清靜之道矣圓三徑一此吾身之大寶鼎也三才位其中五行運其中鉛汞土居其中陰符經謂爰有奇器是



口四八两寸唇

口四八者四泉八卦皆在其中矣两寸春者具两後上下之界分也

長尺二厚薄匀

鼎長一尺二寸以應一年十二月周天火候鼎身腹令上中下等均匀不可使之一偏也

腹齊正坐垂温

於陰陰則黑山鬼窟也 也最後鼻裏通嗣家不可息竟息氣則火熾火熾則樂飛矣凡人目張則氣行於陽目閉則氣行 坐之時以眼對鼻以鼻對臍身要平正不可於側開眼須要半垂魔不可全閉全閉則黑山鬼窟

陰在上陽下奔

陰上陽下水火既濟也還源篇云娑鸠海中火崑崙山上沒誰能知運用大意欲黃婆向殺黃婆 運用之功則水日潤下火日炎上何由既濟哉

首尾武中間文

謂晦朔月望亦譬喻耳卻不可只就紙上推究也 首尾麻狗也中間月望也麻朔乃陰極陽生之時故用武火月望乃陽極陰生之時故用丈火所



三旬即三十也七十三十與二百六十合之則三百六十應一年周天數也修煉而至於百日數始七十。終三旬二百六善調引 足則聖胎方靈聖胎既靈此後二百六十日善能調与氣候常使暖氣不絕則丹功自成琴虚篇 云温養切須常固濟異風常向坎中吹行坐寢食總如此惟恐火冷丹力避他无艱辛也

陰火白黄芽铅

終日照西川是也土中産鉛鉛中産銀銀自鉛中煉出結成黄芽名日真鉛金碧龍虎經云煉鉛 自子至已為陽火之候自千至亥為陰火之候西居西方西方屬金故日陰火白悟真篇云遊光 以求黄色是也

兩七聚輔莫人

嬰兒又曰五行全要入中央其斯之謂飲 兩七東方養龍七宿西方白虎七宿也人中央人位也兩七聚輔翼人者龍蟠虎溝會聚於中央 也若然則南海之條北海之忽相遇於渾沌之地也此所以烹而成丹也悟真為云三家相見結

贈理心定异玄

胜為上田乃元神所居之宮人能推元神樓於本宮則真氣自界真息自定所謂一竅開而百數 照大體通而百間通也作丹之時脫胎而入口功成之後脫胎而出殼皆不外此靜中吟云我修

₹ 140

崑崙得真就每日修之無斷絕一朝功滿人不知四面皆成夜光歸兹盖修持日久工夫態足非

一朝一夕之故也

子處中得安存

嬰兒處於胎中得坤母慇懃育奏則得以安存矣

斯成大情性紙 門者玄牝之門也來去遊者呼吸之往來也往來不出乎玄牝之門則陰陽氣足自通神也

行住坐以綿綿若存則日復一日漸凝漸散胎氣既凝異兒顧相而情性愈純熟也

善爱敬如君臣也大丹之道抱元守一而已其枯入也在乎陰陽五行其終到也歸乎渾沌無極此之謂歸一還元大丹之道抱元守一而已其枯入也在乎陰陽五行其終到也歸乎渾沌無極此之謂歸一還元

一年處室同夜匪懈愛之敬之如臣子之事上也

至一周甚辛勤 運食篇云快活百千叔辛勤一二年自古益未有不辛勤入室一年而能平地登仙者也靈源大

道歌云他年功滿乃道遇初時修煉預勤苦勤苦之中又不動問問只要養元神其說有味哉有

密防設莫迷昏

翠虚篇云畫運靈旗夜火芝抽添運用切防危若无同志相規覺時恐爐中火候非益道一寸魔

途路遠極幽玄若達此會乾坤高一寸百刻之中切忌昏迷在修煉之去常惺惺耳

運用於玄北之間一日行八萬四千里之路豈不途路遠耶其大無外其小無內迎之不見其首

隨之不見其後豈不極幽玄耶人能達此則可以驅馳造化顛倒陰陽會吾身之乾坤矣。

刀主霑靜魄魂

刀主丹頭也魂魄龍虎也運入崑崙拳頂而化為玉浆流入口則風恬浪靜虎伏龍降也

得長生居仙村。

丹成之後散誕無拘緊脩然道轉高不問山林之與朝市皆可以棲隱今魏公不日在市居朝而

日居仙村者畢竟山林是靜緣也

根者天地之根也金丹之基也翠虚篇云一才識破丹基處放去收來總是伊似非至人指授莫

有職之者樂道之士有能尋而得之抑何其幸取

窮五行定錄分。

五行順則生人逆則丹用法度不可不審也火數盛則爆水鉢多則濫斤两不可不定也

**諦思之不須論深藏守其傳文** 

自受用足矣何乃輕衰漏慢孜孜馬語人都雖然自為計則得已其如天下後世何此冬同裂所悟真篇云近來透體金光現不與凡人話此規靜而思之此道乃干聖所祉得之者但藏之肺曆

以作也

御白鶴兮駕龍麟遊太虚兮弱仙君受園蘇兮號真人 胎園功成之後須當調神出殼或跨白鶴或乘火龍起度三界難徑上元公天自此逍遥快樂與 傳以為人自土中出許推陽舉家成道後人以為拔瓦屋入於雲中甚矣世之好誘怪也然此可理乃畫夜妄想以待天認至有為黑虎所能巨蟒所吞都豈不痛哉宋人鑿井而得一人之力相 異仙君之有哉當知白鶴龍麟皆是我神通變化而仙君亦是自己三清何勞上望或者不達此 天齊年就之日真人雖然凡所有相皆是虚妄何白鶴能麟之有哉若言他是佛自己卻成魔又

為智者道難與俗人言其维哲人告之話言順德之行其維愚人獲為我語吾安得夫圓機之士

而與之極論哉吁

外同契者,教陳梗概不能純一泛滥而就鐵機未備潤略易影今更撰録補塞遺脱潤色幽深鉤接

外三也同相也契義也謂此書借大易以言黃老之學而又與爐火之事相類三者之陰陽遊化相遠旨意等齊所趙不悖故後作此命三相類則大易之情性盡矣 先後之覽者使得徑路不悖其所趙也翠虚篇云道要無中養就成菌中便有成端的都緣所易 大丹之要一言半句是矣又安用雕縷為哉 遺脱者皆於此歌補塞之義理之幽深者皆於此歌潤色之使三篇之言的後相遠旨義等亦成 教露未免旁引曲喻泛濫而說又恐潤暑勢累不能備悉織微復述鼎若歌於後凡篇中文群之 始無異也魏公照後學之不悟因是作此一書以散陳大道之根概然恐漏泄玄概遂不敢成片 妙天機散在丹書不肯治今天魏公之所以敦陳不已至於再至於三其意不過亦如此不然則

大易情性各如其度黄老用完較而可御爐火之事真有所據三道由一俱出徑路 及呈垂世界事差布三在後我不失其重成心計言審而不候 道无不在頭頭俱是三里如其度以作易黄老究其妙以作丹坡火盗其機而為修煉之行或者 下言其外於見或遇於物此皆仰觀俯察明陰陽配合之法遠取近用得造化變通之理於是有 九三連三達成生而司風此其所以為三相類

道者、萬物之本猶木之根林也發而為核型於是有三聖之易散而為華其於是有短火之術至 互相類之道鼎立而言是故好為此鄭重實欲使學者洞晓陰陽深達造化也其言出於誠心厥 於結為果實而返本還元此黃老所以不失其素而修煉金液內丹養成聖胎也魏公以此三者

斯文郎國都夫出谷朽生挾懷樸素不樂權樂栖遲僻陋忽畧利名執守恬淡希時安平宴然朋居乃撰郇國都夫出谷朽生挾懷樸素不樂權樂栖遲僻陋忽畧利名執守恬淡希時安平宴然朋居乃撰

可循序以御政行之不繁引内養性黄老自然含德之厚歸根返元近在我心不離己身抱一无舍歌序太易三聖遺言祭其所趣一體共倫務在順理宣耀精神施化流通四海和平表以為思萬世 惟公不仕修真潛默養志虚無博贈文辭通諸緯候恬然守素唯道是從每視軒裳為就批爲不魏公生於東漢名伯陽號雲牙子會稽上虞人也今言節國者隱其醉也本高門之子世襲賢稱 知之亦允蹈之者也而魏公猶以鄙夫朽生自處至人之謙晦益如此于叔通遂行於世嗟呼是書闡明道要發露天機其懼認真切如此其講實該博如此致益非苟 為之遺脱潤色三篇之幽深密示青州徐景休從事徐乃隱名而註之至桓帝時復又授同郡淳 知師授誰氏而得大丹之訣乃約周易撰此奏同契三篇又恐言之未盡復作鼎器歌以補塞三

可以長存配以服食雌雄設陳提除武都八石棄捐審用成物世俗所珍羅列三條枝並相連同出

異名皆由一門。

非徒累白諸偶斯文殆有其真像的可觀使予數偽卻被贅怨命参同契微覺其端解寫意大後嗣 伏義重八卦因而重之文王設卦觀象繁群馬以明古山孔子又赞之以十翼益将順性命之理 道德五十餘高反覆議論无非發明造化自然之妙是故世之修丹者必以黄老為宗黃老可謂 東審其用而以煉之或為黃或為白則成物於天地問豈不為世俗所珍爐火可謂奇異矣天易東審其用而以煉之或為黃或為白則成物於天地問豈不為世俗所珍爐火可謂奇異矣天易 至夫乃若服食之法得其陰陽配合之妙以制伏鉛汞則二黄之類先可掃除其餘眾石亦皆可 也黄老也爐火也三條雕列枝並相連同出異名皆由一門此之謂三相類 而獨倫天地之道也是故表以為思則坦然可循是為萬世法序以御政則行之不繁足為百王 之軌範易道可謂大矣黄帝觀天之道而執天之行老子含德之厚而比於赤子陰符三百餘字

魏公作鼎器歌以繼於三篇之後其文字磔磔硌硌粲然可觀豈徒抽黄對白網諸斯文以為觀 為之乎又況天慶昭昭福福不遠何若以偽言候天下後世而自取欺天之罪哉益鼎器歌之作 美哉好有至真之理存乎其間也若謂以莊感之說妄偽後人則稱知道者所不肯為曾謂魏公 備真所謂坦然明白可舉而行者也後學不於此而取信將異之馬 以補塞三篇之遺脱潤色三篇之幽深也其辭雖三字為句似乎簡短其意則廣大兼該無所不

ニセナ

南何湯遭阨際水旱隔升柯葉姜黄失其華祭各相來負安穩長生 委時去害依託邱山循遊廖廓與鬼為鄰化形為仙淪寂無聲百世而下遨遊人聞數陳羽翮東西

而不好拍吕守之塔余中釋之日天臺客賓也石橋洞也兩口呂也歌而不拍乃吟詩也吟此詩呂洞賓至天慶觀索筆書其一云野人本是天台客石橋南畔有住宅父子生來只兩口多好歌 者其呂洞賓乎是知古仙立言於世惟務發明斯道以接引後人初不欲彰己之名也 而無水為易阨之厄際為戶戶與易相乘負陽字也魏公用意可謂密兵元豊間呂吉南守單州 此乃魏伯陽三字隱語也委與鬼相乘員魏字也百之一下為白白與人相乘負伯字也湯遭旱

詩序

益身為此道重加意馬 不至太平服食其法求能長生學以養性又不延年至於剖析陰陽合其蘇兩日月弦堂八卦成象 祭同契群隱而道大言微而旨深列五帝以建業配三皇而立政者君臣差殊上下无準序以為政 男女施化剛柔動静光鹽分判以易為發用意健矣故為立注以傳後賢惟曉大泉必得長生強以

徐隱名而注之至桓帝時復傳授於同郡浮于叔通因得行於世恐此是徐君語也其注則不作 晦卷云或云後序或云魏君識詳其文意乃是注之後序彭序云魏君密示青州徐從事令第注 此篇以讚序名似後人讚序魏公此書之解又日故為立注以傳後賢其非魏公本文也審矣未 姑誦所聞於養末以俟後之明者 欲以四言五言散文各從其類分而為三庶經註不相混淆以便後學奏究然書既成不復改作 坤坎離屯蒙上篇有七八九六中篇復有七八九六上篇日日辰為朔度中篇則日謹候日辰上 編錯亂故有四言五言散文之不同既而驚悟尋省其說盖上篇有乾坤坎離屯蒙中篇復有乾 從審定是耶非耶皆不可知忽一夕於静定中若有附耳者云魏伯陽作祭同契徐從事養注簡 且公於此再述云今更撰録補塞遺脱則公人所撰明矣况唐蜀真人劉知古者因述日月玄 文義重復如此竊意三人各述一篇之說未必不然而經註相雜則又不知熟為經熟為註也予 篇日震受庚西方中篇則日昴畢之上震出為徵其間言戊己與渾沌者三言三五與晦朔者四 祖論進於玄宗亦備言之則從事策註淳于傳授之說更復異疑愚當納釋是說嘆世代家違無 存矣彭真一云按諸道書或以真契三篇是魏公與徐從事淳于叔通三人各述一篇斯言甚候 之不為将来所造可知是 是 為 為 為 為 人 師 過見其 陋 而 老 其 所 未 足 即 乃 相 相 自 足 语 不 為 , 學 者 於 道 理 有 是 高 流 顏 為 人 師 適 見 其 陋 而 是 高 深 厚 所 就 必 大 德 器 深 厚 所 就 必 大 德 器 深 厚 所 就 必 大 德 器 深 厚 所 就 必 大 德 器 不 是 即 學 者 第 一 要 看 志而甚陽有器看

不當改而鄭乃改中為千水為木鬼為仙去本義違矣然晦爽定為珠爽鼓下定為鼓捧粉提定為右轉之前亦未為得鄭虚一所於自謂詳備而亦有錯處如中而相干金水合處與鬼為鄭之類益 至,送成之之會計其序中數句以姓名隱括於其間首初一句又指出冬同契者四字益此章為魏 危一分都集歸一所盖謂房六張二昴七三方之氣併作北方。危一都會集而歸於一處也舊本乃 服之厥亦當理愚當合諸本參訂之雖皆出於先正數君子雠校而其間更有大段奸誤如三五件 註釋或取斷章大義雖明而古文關製如易統天心可不慎乎之類皆合與下文連屬而彭本乃截 重複而誤改之耳至若補塞透脱等語即魏公自序也所謂補塞遺脱乃指鼎器歌也魏公恐篇中 以危一作為一歸一作歸二非惟失魂公本旨於理亦自不通此無他蓋用危一畝作為一遂疑其 在審而不惧之下類如難子一章不當在各自獨居之下陳抱一當以象彼伸冬節一章移於子當 為上章不成文理意者彭義亦為近世沒學妄更所以若是兼又有錯簡如泉後仲冬節一章不當 雅難通讀者沒聞妄軟更改故比他書尤多好誤彭公為之分章解義誠可謂佐佑真經矣然承誤 上这尚有道院故復作此以補塞之如首尾武中間文膽經點定并玄之說為中皆不曾顧部而此 後序分為九十章以應火候之九轉外餘鼎器歌一篇以應真鉛之得一前輩謂此書詞韻皆古與 世傳周易参同契上中下三高合而觀之其群錯亂本不可以分章也彭真一因為解註遂遊魏公 周易祭同契釋疑序

或云後序或云魏公讚後人莫知所從遂總名之日讚序海巷夫子詳其文意以為註之後序註亡 後人无以折衷遂合蜀本越本吉本及錢磨諸家之本互相雠校以為定本其諸參錯不齊則有未 得是書之善本思試以還講明粗熟期年而書成深恐推之未詳言之未詳改竄凡更三四樣之恐 子考異一書在茲不復發言時五星聚丑之年金精滿鼎之日林屋洞天紫庭真这会陽子書。 其實雖然其如後人何此鄭虚一所以甚為是書惜也愚區區晚學幸遇明師後承斯道之正傳兼 卷末盖不欲棄其舊也嗚呼由魏公至於今千有餘歲去古日益遠傳訛日益忠或有識者悼古文 類也所謂三道由一俱出徑路又曰羅列三條枝並相連同出異名皆由一門是也外有讚序一篇 此序附於三篇之本分為九十章以應陽九之數退鼎器歌獨存於後以應水一之數此倒置之夫 而序存耳近世註說者皆祖朱子此說因而削去不錄然舊本既載不容不存思今冊書之以附於 之久翳而為之別偽群真眾必愕的非部而笑其僭妄於是軍結舌不語而終莫敢者筆為是曹任 實自彭公始也互相類即非五相類乃三相類也三相類者大易黃老爐火三者之陰陽造化互相 公自序明矣按彭公武本此序置在鼎器歌後彭公以鼎器歌、解理勾連字句零碎分章不得逐多公

周易來問契釋疑

上為釋製

全陽子俞

者也一本軸作編非是 運製正軸謂修丹當正其心猶運數當正其軸也軸在報内以實於數輻則又在數之外以較於較国部一本医作極陳抱一注本改為團部避難也

也如中篇謂四者渾沌亦是繳上文乾剛神柔坎離冠首之句後又曰六十卦用張布為與恰成牝牡四卦益繳上文乾坤門戶坎離匿部之句總言之也此四卦乃鼎器樂物後言六十卦乃火候 六十四卦皆為吾丹道用之此所以為周易來同契也一本以牝牡四卦為震光異民非是

猶御者之執街響有準絕正規矩隨軌報處中以制外謂如御者處於車中而能制馬之進退以合以為素為敬神子陳會真註本以作互

美土為六十、謂目用南於一三二十 田東并為六十卦也一点作東并為六十四非是 乎規絕也益與中篇龍馬就駕明君御時意同舊本猶御者之執街聽有準絕作猶工御者執街 學學絕是非是前章乃承孫注釋以為猶工者之於絕星規矩御者之於行告執報誤矣

男之东京主一本 及作 打

斯夫 三酰 兔面下文 与王斯里之理也一本珠作 梅非是盖既未即月崩珠爽即月朔若以為既未

至職鬼則猶言縣至職處於文義大彩矣

春夏猿内瞪從子到辰已秋冬當外用白午記成亥益以兩卦追部前一卦屬春夏自子至已陽自 配之恰欠其半畢竟日月兩卦直事須當以兩卦並言下而升也後一卦屬秋冬自千至亥陰自上而降也若只以一卦言則一卦只有六久以十二時下而升也後一卦屬秋冬自千至亥陰自上而降也若只以一卦言則一卦只有六久以十二時

制發明而以無為神為永為離以有為氣為鉛為坎此亦是一說然非魏公本旨愚當反覆考之以無制有乃是制造之制非制御之制也大丹之法於無中造作有來故日以無制有如作制御之 變化於中晦巷朱子註本變化作升降一本作升降變化於其中得其序一本序作理 包裹益用文子通玄真經語持本作包囊非是 伯傳有龍虎上經一句遂偽作此經大縣皆是體祭同契而為之其間盖有說錯了處愚向者未 卻與後章剛柔離分之義不同或有沒乎能虎經有所謂剛柔抗做不相涉入非火之各該賣於 之制說了又如中篇謂剛柔斯矣不相涉入言剛柔不相侵逾也故繼之日五行守界不妄盈縮 益田龍虎經有所謂有無相制未雀炎空於是後人更不完上下文之義竟以制造之制作制御 祖龍虎經之說殊不打龍虎經乃是漢括祭同與之語實出於魏公之後晦卷未子云後人見魏 土之說亦未免以剛柔離分之義說了今人相傳時謂魏伯陽因能虎經而作参同契故不得不

亡誠為至論但不是魏公以前之書耳亡誠為至論但不是魏公以前之書其言如曰元君始煉承神室含洞虚又曰自然之要先存後虎經亦是好文字是故祭李通深喜其言如曰元君始煉承神室含洞虚又曰自然之要先存後 推廣龍虎經之說若果推廣龍虎經之說則當日龍虎祭同契不得謂之周易祭同契也然而龍終旁出而真是隱括祭同契之語也益魏公之作祭同契乃是假借周易及象於明作丹之秘非得其說亦不敢便以未子此論為然後來反復玩味以來同契相對互考其談乃覺龍虎經之破

器用者空李抱索註本者作皆 智票中宮一本與作在一本作中宮所稟非是 始然一本供於始非是 之略一本供於始非是 之略一本時作際

元年一本年作悉 稱元皇一本稱作當 郭那朱子考異作根那部即等也詩云郭不樂與是此那字或作根點或作折野或作新錢皆非是統黄化一本作化黄包

乃芽滋一本作芽乃生一本作乃芽滋

復卦建始初或疑與關雎建始初重複遂改為萌未于謂此乃不識古韻者妄改之也又如下文九 六亦相當或疑與剛柔相當重複而改當為應皆非是

日月無雙明謂日出則月沒月出則日沒畫夜遊服送為出沒也一本無作為非是益古寫無字皆 東者吐生光一本作鬼魄吐精光一本作鬼魄吐生光東方喪其明舊本作東北喪其明益因易有作无如易所謂無妄無咎皆此无字一本作與炳而成雙

九六亦相當上文復卦建始初下已釋之 坤乙三十日東方喪其明益言三十日之辰太陰沒於坤方乙位即非用坤卦東北喪朋之就何見南有離異皆陰卦也以陰從陰故云得朋者東北則震良坎乾皆陽卦也故云喪朋今魏公謂東北喪朋之說遂相承其誤習之而勿察也按坤卦云西南得朋東北喪朋益謂坤在西南西有 以明之益西方庚辛南方丙丁東方甲乙乃一月六節内太陰昏見晨沒之地王保養所謂月有 己為東北耶自古甲之與己多列於東方即不在東北今以己為東北則十五乾體就之時曷不十三則晨沒於南方两十五日昏見於東方甲至三十則晨沒於東方乙其理益曉然奈豆得以 三移是也今天月之三日昏見於西方唐至十六日則晨沒於西方辛八日昏見於南方了至二 為之極滿甲東北耶甲近東北且不謂之東北何況し在甲之前而又近東南其非東北也明矣

泉彼仲冬節至以聽後生育舊本錯於後序陳抱一移置子當右轉之前皆非是按此章凡押兩傷 易泉索滅藏謂三十之夜日月之象俱沉於北方也一本易象作陽思非是 以重韻而害其正文哉。意不連麼如上文關雅建始初與復卦建始初又如剛柔相當與九六亦相當皆重韻也豈可遠意不連麼如上文關雅建始初與復卦建始初又如剛柔相當與九六亦相當皆重韻也豈可遠 字並上文易象索減減速之則又神兩減字盖古人多用重調後人不曉往往妄亂遷改遂使文

府教一本商作歌 市務一本商作歌 市務一本商作歌 中稽於人心一本的作歌 中稽於人心一本的作歌 中稿於人心一本的作歌

循表解一本循作因表作泉非是依卦變(本作備卦節)中稽於人心(本心作情)。

治之文然按上文都坎離為乾坤二用則是坎離為乾坤之用非謂用九用六也和上文東方喪乾坤用施行天地而後治一本治作理一本作天下然後治此二句似乎引用乾卦乾元用九天下

部離即別離也一本作移離一本作坎離町不慎予一本作可得不慎予非是 可不慎予一本作可得不慎予非是 其明亦非用坤卦東北喪朋之義蓋魏公之為是高大率皆有假備正不必牽泥也

統録一本統作總仰你化本皆作俯仰朱子謂當作仰你乃叶韻今從之

日含五行精一本含作合非是

話過胎主一本作結過移主

終修一本修作備一本作中美布政一本作政德非是 長極處正一本處作受一本正作政

採之類台一本採作望一本作攝進退分布一本進退作退而非是 有無亦相須謂水火二氣相資而成造化也有无或作金為或作吟為皆非是以後厳一本以作已

自熟一本作自理 日熟一本作的。 是非思戴法謂此道非歷五職存思之法也若以是非兩字作是是非非之義則談矣 以日辰一本次作以非是 以日辰一本次作以非是 日熟一本作色裹

累土一十

跨火不焦入水不濡道成之後法身則然若以血肉之躯投界水火則豈特集濡而已哉 而意悦一本作意悦喜

作鼎爐舊本作作為非是作品音聲相傳之就耳明為一本滿作成非是

金本從日生朔卫受日孫謂月之光從日而生每月朔卫與真相合也益金大即日月也舊本日作虧明一本明作傷

数稱五一本數作號 見非是若以為金本從月生則猶日月本從月生此何義理

含第一本作貪欲

執平一本執作氣

金以砂為主禀和於水銀即是直指凡砂凡承之造化以譬喻丹法之造化卻非假借外一物以比土遊於四季守界定規矩諸本皆在專命得長久之下惟鄭虚一本 卻在本性共祉宗之下

是那一本都作为非是以泰一本泰作原非是以泰一本泰作原非是以泰一本泰作原非是是是一本都作为非是是是一本都作为一本作持。 一本泰作原非是是是一本教作为一本教作为一本教作为一本教作为一本作为一本作为。

二八八

始畫八卦改法天地一本始畫八卦象於法天地圖一本作畫八卦效天圖皆非是生孤紀一本生作坐

循而一本作結體

底聖謂无位之聖人也孔子是己一本作聖者與非是

三君一本君作聖

今可法一本令作誠

義同舊本作為世定詩書非是 為世定此書謂金丹大道无形无兆无以使後人取法故定此祭同契一書於世與中篇定錄斯文

病為一本為作待

金計有十五水製亦如之即前章所謂上弦免製八下弦艮亦八也益上弦金半斤下弦水半斤以軟思愿一本作級斯愚非是 两弦相台而觀之則成一月三十日之數卻與水中金之義不同一本金計有十五作金數十有

為一故日三物相含受若又添水火部則成五物矣或以三物為金火木以二者為水火冗雜始其土遂不入二者與之俱三物相含受變化狀若神此三物即是金水土三件金水二者與土合而五

榜治一本作轉治 其土作其三二者作火二又作水二皆非是

致完堅一本致作級O

義舊本龍虎作畫夜非是炎火張於下龍虎聲正數與下篇升然於甑山分炎火張設下白虎倡導前分養龍和於後實同一炎火張於下龍虎聲正數與下篇升然於甑山分炎火張設下白虎倡導前分養龍和於後實同一

一九一本九作元一本作起昏非是 服之一本作粉提一本作粉捏一本作提粉皆非是 觀觀一本作相親一本作類親 始文使可修一本作始初文可修

較的一本較作簡。 刀主即是刀頭主角些子而已言其不多也若以刀為金主為二王巧則巧矣然非魏公之本旨也

嘉黄先一本嘉作加海龍虎一本明作祭非是

二九〇

何是國家一本作家國領危 不和一本那作版 本作家基一本作文基一本作元謨 不不作元謨 不不作元謨 一本作元謨 一本作五謨

卦的一本日作 肋

六十卦用各自有日一本六十卦用作餘六十卦非是

之來一本來作中

晦朔之間合符行中至始於東北其斗之鄉益晦朔之間乃是亥後子前日月於此而隱藏其斗之 **刚柔斷矣不相涉入上為以無制有下已釋之** 

為聯朔之間為一陽生採樂之候則相去遠矣鄉乃自民後寅前日月自此而旋起以比喻丹法之妙與天地日月同途也或者徑以民後寅前

罪華之上震出為徴益謂月初生見於西方其泉如震以喻身中火候也若以月出方位論先天八枝而右轉嘔輪吐萌謂陽火自腰間旋斗感其上至玄關則光耀遠於廉釋之外也一本故作左於 卦方位則先天之震不在西火候之震亦不在西既不失其落處徒見其說之相戾耳

六五坤承謂六五三十日卻非謂坤卦六五久也其統一本其作陰和三一本和作初

陽數已記記則復起推情合性轉而相與諸本皆在為道規矩之下惟朱子本在世為類母之下非

周流六久一本流作章 難以一本以作可

渐進一本新作落 一本生作正非是

本而作程

陽終於己中而相而謂四月屬已律應中呂也震山子詹谷註本中而作中品一本中作千非是

逝世去位一本作逃去世位非是午為教養為一作主

其精一本其作真

消滅一本減作息非是降伸陽風毀傷姓名謂七月屬中律應夷則也伸即申也傷即夷也舊本毀傷作沒陽時非是除伸陽風毀傷姓名謂七月屬中律應夷則也伸即申也傷即夷也舊本毀傷作沒陽時非是

天柳一本聚作或 至神一本聚作更非是 至神一本聚作更非是 。

本無作元非是

二九四

野郡上為己釋之本具作俱若餘舊本能作鉛朱子本改正作船本扶作為乃具一本具作俱若餘舊本能作鉛朱子本改正作船

恒為一本作無固一本作無完一本作無坦

於斯之時情合克地一本作是初之時由乎乾坤

拘則水定水五行初一本作則水定火五行之初

一難圖一本一作其一造无形象舊本无作之益古者無字是此无字之與无草寫則相似故誤作之字也一本象作狀

至愚一本作玄且非是

耳目口三寶一本作耳目己之實非是

程覧一本實作聽 發揚一本揚作通。

順鴻家一本作順以鴻

**發放自推移售本作證難以推移非是**念念舊本作无念

按二的自属下文俱相貪併之下四句相承在的一本至作事非是益草書正了之相似也不見玩一本不作無不是益草書正了之相似也不見玩一本不作無

子當右轉乃虎水中生也千乃東旋謂龍從火裏出也于午即水火也子當右轉者金水合處益從三五為一即上為子午數合三戊己數稱五是也益與悟真為三五一不同一本為作與非是 所謂遂相銜嚥以悠烏反哺之義正當在此今移售本改正之按二的自屬下文俱相貪併之下四句相承語意連屬不當在此愚按此章以母子之情為喻益迭相銜嚥咀嚼相吞售本彰真一註及紹與問劉永年本皆在慈母育養孝子報恩之下未予謂今 回若謂左旋右轉而加酉千從東旋而加卯則是右旋左轉與天道背馳矣 右轉至於子也午乃東旋者水火為仍乃是東旋至於午也天道左旋右轉退升之道與天道一

日改月化益用莊子語一本作日受月化非是又疑日受月化凝理遂改為月受日化亦非是施化之道一本道作功一本作精非是保成正道一本作得為成道《主東與一本主作生非是父主東與一本主作生非是 各得其性一本得作有性作功者不存作人本各作使一本作祭皆非是東城一本東作左 水性周章一本水性作和融 如審一本審作有

與身中造化大段相反一本金水作金本本火作水火郡之甚矣。院謂四衆不離二體正是此意或用先天離坎加於後天震免以發明此說不惟失魏公本旨益本火為侶謂龍從火泉出東三南二同成五也金水合處謂虎向水中生北一西四共成五也孫紫

列為一本列作命一本作引 心亦為女一本脱此四字

妄有所冀一本作異有所望

以陷一本作以首

籍託號諸石乃指古之聖賢如此非謂後生好道之人如此也此章彭真一陳抱一皆體認錯了沒古整今著為圖語以開示之又不敢直直敷露於是託號五金八石而發明之也所謂者為圖隱藏本根益謂古之聖賢既得此道以懷玄抱真憂憫後生好道之士不得其說遂謂隨旁風水 惟音聖賢懷玄抱真至憂憫後生好道之倫隨旁風采指重古文者為圖籍開示後見露見枝條 惟朱子莊獨得其旨

一本作精液非是

開鍵有低昂兮周天遂奔走周天两字追本皆作周杰米子疑周杰無義理遂改為害然亦非是害故為亂解一本為作非非是不任一本住作遂不住一本住作邀,不敢任本人作逐 代成一本化作變· 若溢一本化作變·

宇與周字益相似然字與天字頗相近也

張於一本於作設 然復始一本作復終始一本作復更始 江河縣枯竭兮水流注於海售本無作之非是之无之誤中篇道无形象下已釋之一本河作泡

壓止一本止作之一本此作為非是

二九八

龍鮮甲於一本龍作無甲作神北是

左院一本房作陰非是 房八一本六作七非是 自相的一本自作而 自相的一本自作而

三五并危一分都集歸一所益潤房六昴七張二三方之氣並北方危一都會集而歸於一處也中

與一合而成八應二八一斤之數所謂本之但二物者此也一本並尼一作並為一又一本作之與一合而成八應二八一斤之數所謂本之但二物者此也一本並尼一作並為一又一本作之火之生成數房六在東張三在敢木火為侶六與二合而成八昴七在西尼一在北金水合處七 間極有造化蓋南北張色月也東西房昴日也危一合房六則為水之生成數張二合昴七則為 集既謂之集則當言一所不當言二所也 一分都集歸二所則造化何有哉又況二所之說尤其大郡縱使果謂之二所則當言分不當言

二九九九

赤色通表裏一本作赤黑達表裏

取前層電山註本作南取

泰米一本泰作稻非是

若山澤最蒸分一本作山澤氣相蒸分非是

心動一本心作魂

受圓蘇一本作錄天圖非是 不知此何以在最若歌行缺之節或好此之以行致

鼎器歌釋疑

徑一分舊本徑作力

長尺二一本尺二作二尺非是

首尾武中間文益謂胸朔為首尾月望為中間也首尾即是一處中間亦即是一處若云已為學之腹齊正朱子云按齊即古臍字一本作腹五齊非是

已為尾退陰符則千未申為首代亥為尾中宮為中間則是兩首兩尾一中間矣其影皆未穩o 尾午為陰玄前已午兩向為中間則是兩箇首尾兩箇中間矣一說以進陽火則于且寅為首辰

兩七聚一本聚作聚非是

磨理殿一本瞻作贈一本作贈皆非是

三相類謂大易黃老爐火三者之陰陽進化互相似也自彭真一以木三大二土五金四水一事為

甚明也盖辞其下文有曰三道由一俱出徑路又曰雕列三條枝蓝相連同出異名皆由一門其數金木土之數各各不同安得取其為相類哉一本作互相類似亦可取然不若三相類之認為一為一五與中央土五共成三五則猶可謂之三五相類今言五行之相類則水是一數火自二行生成之數今彭氏只用生數爲得謂之五位相得而各有合或以為木三火二為一五金四水行生成之數 為三相類居然可見矣 製至今无有辨之者皆不思魏公所言相類者果為何事以易所謂五位相得而各有合義合五 五位相得而各有合之圖故後人皆祖彭氏此說竟以為魏公本文而並作五行之相類說乃沿

之會精則是後人改之之餘非魏公本文也都固都夫魏公自謂也魏公乃會稽上虞人今不日會稽而日郎國者不欲顯言其本旨也若直謂即國都夫魏公自謂也魏公乃會稽上虞人今不日會稽而日郎國者不欲顯言其本旨也若直謂

换懷樸素一本作懷樸抱素

不樂祖荣的不肯愛樂權勢榮粮也樂字當作去聲一本椎作惟非是

利名一本利作令

宴然附居一本作选客点用。

共偷一本倫作論祭其所趣一本所作旨

一本根作愚非是

成物一本物作功 西南倾作東西南北水旱隔光作水旱兵革。西南倾作東西南北水旱隔光作水旱兵车。在水村栗角安稳長生作吉人相乘安隱長生又一本作吉人相乗員為陽是也一本鬼作仙阨作厄各在東自者如委鬼相乗員為魏人白相乗員為伯阝易相乗員為陽是也一本鬼作仙阨作厄各委時去記依託丘山循遊寥廓與鬼為鄭至各相乗負安稳長生十六句乃是讓話魏伯陽三字各委時去記依託丘山循遊寥廓與鬼為鄭至各相乗負安穩長生十六句乃是讓話魏伯陽三字各

\(\begin{align\*}
\begin{align\*}
\text{2} & \text{3} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \text{4} & \

